D Uso pead ¥

Stubpi - SAGGI - AGORA - Zaz

Educare alla democrazia

11
Democrazia e “incivilimento’: figure e questioni
del dibattito politico e istituzionale tra XIX e XX1 secolo

a cura di

Craupia GIURINTANO

Editoriale Scientifica



LEVIATHAN E BEHEMOTH

11l buon uso degli spettri

Studi - Saggi - Agora - Ziz

Collana della SIST — Societa Internazionale di Studi sulla Statualita

Societa Internazionale
di Studi sulla Statualiti

Agora 5

Fondatore e Direttore: Francesco Di Donato

Condirettrice: Sonia Scognamiglio

Comitato scientifico

Presidente

Michel Troper

Coordinamento e linee di indirizzo: Manuela Albertone, Torino; Francesco Di Donato, Napoli Federico
II; Francois Quastana, Aix-en-Provence-Marsiglia; Diogo Sassetti Ramada Curto, Nova di Lisbona;
Francesca Russo, Napoli Suor Orsola Benincasa; Sonia Scognamiglio, Salerno.

Componenti e rispetlive sedi universitarie:

Jean-Philippe Agresti, Aix-en-Provence-Mar-
siglia; Marcella Aglietti, Pisa; Mario Ascheri,
emerito Roma 3; Giuseppe Astuto, Catania;
Mamadou Badji, Dakar; Mauro Barberis,
Trieste; Charles Baron,
College; Boris Bernabé, Paris-Saclay; Pierre

emerito Boston

Birnbaum, Paris Sorbonne; Pierre Bonin,
Paris Sorbonne; Francesco Bonini, LUMSA
Roma; Gianfranco Borrelli, Napoli Federico
II; Jacques Bouineau, La Rochelle; Josiane
Boulad Ayoub, cattedra Unesco Montreal;
Jean-Francois Brégi, emerito Anthipolis Niz-
za; Pierre Brunet, Paris Sorbonne; Christian
Bruschi, emerito Aix-en-Provence-Marsiglia;
Marcelo Campagno, UBA Buenos Aires;
Stéphane Caporal, Saint-Etienne; Eric Car-
pano, Lyon III; Paolo Carta, Trento; Dario

Castiglione, Exeter; Olivier Cayla, EHESS
Paris; Jorge Arturo Cerdio Herran, Instituto
Tecnolégico Auténomo Citta del México;
Dino Cofrancesco, emerito Genova; Paolo
Colombo, Cattolica Milano; Paolo Coman-
ducci, emerito Genova; Maria Sofia Corciulo,
emerita Sapienza Roma; Michael Cromme-
lin, emerito Melbourne; Philippe Delaigue,
Lyon III; Robert Descimon, EHESS Paris; Ni-
cole Dockes, emerita Lyon III; Hugues Du-
mont, Bruxelles Saint-Louis; Silvio Gambino,
emerito Calabria; José Maria Garcia Marin,
emerito Sevilla Pablo de Olavide; Eric Ga-
sparini, Aix-en-Provence-Marsiglia; David
Gilles, Sherbrooke; Claudia Giurintano, Pa-
lermo; Xavier Godin, Nantes; Eric Gojosso,
Poitiers; Riccardo Guastini, emerito Genova;



Sandro Guerrieri, Sapienza Roma; Jean-Louis
Halpérin, ENS Paris; Johannes Helmrath, von
Humboldt Berlino; Lucien Jaume, Cevipof, Pa-
ris; Jacques Krynen, Tolosa; Luigi Lacche, Ma-
cerata e LUISS Roma; Alberto Lucarelli, Napo-
1li Federico II; Luca Mannori, Firenze; Roberto
Martucci, Salento; Ferdinand Mélin Soucrama-
nien, Bordeaux; Guido Melis, Sapienza Roma;
Antonella Meniconi, Sapienza Roma; Marco
Meriggi, Napoli Federico II; Marcel Morabito,
Sciences-Po Paris; Leonardo Morlino, emerito
LUISS Roma; Tim Paul Mulgan, Auckland;
Séraphin Nene Bi, Bouaké; Alfred Blaise
Ngando, Yaoundé; Pasquale Pasquino, NYU e
LUISS Roma; Risa Permanadeli, Jakarta; Ales-
sandra Petrone, Salerno; Rocco Pezzimenti,
LUMSA,; Otto Pfersmann, EHESS Paris; Cesare
Pinelli, Sapienza Roma; Alessandro Polsi, Pisa;
Jean-Pierre Poly, emerito Paris-Nanterre; Lau-

rent Reverso, Tolone; Albert Rigaudiere, eme-
rito Paris Panthéon-Assas; Andrea Romano,
emerito Messina; Michel Rosenfeld, Cardozo
New York; Francois Saint-Bonnet, Paris Pan-
théon-Assas; Rodolfo Savelli, emerito Genova;
Yury Sayamov, Cattedra Unesco, Lomonosov
Mosca; Luca Scuccimarra, Sapienza Roma; An-
tonio Serrano Gonzales, Autonoma di Barcel-
lona; Francesco Soddu, Sassari; Sylvain Soleil,
Rennes; Heikki Solin, emerito Helsinki; Jacob
Soll, South California Los Angeles; German
Sucar, Instituto Tecnolégico Auténomo Citta
del México; Guillaume Tusseau, Sciences-Po
Paris; Giancarlo Vallone, Salento; Arnaud Ver-
gne, Paris-Descartes; Mikhail D. Xifaras, Scien-
ces-Po Paris; Hajime Yamamoto, Keio Tokyo;
Ortensio Zecchino, gia ministro dell’Universi-
ta e della Ricerca scientifica.

Hanno fatto parte del Comitato Scientifico. Michel Ganzin, emerito Aix-en-Provence-Marsiglia; Dale
Kenneth Van Kley, emerito Ohio; cari colleghi e amici che non sono pin tra noi.

Comitato di Redazione:

Coordinamento: Alessandro Isoni (coordinatore), Salento; Lorenzo Coccoli, Catania; Rocco Giurato,

Foggia; Carlo Pontorieri, Vanvitelli Campania.

Componenti

Angelo Pio Buffo, Foggia; Stefania Ecchia, Salerno; Elena Gaetana Faraci, Catania; Valeria Ferrari, Sa-
pienza Roma; Chiara Giorgi, Sapienza Roma; Gianluca Luise, Napoli Federico II; Mamadi Kourouma,
Bouaké; Luca Rossetto, Venezia Ca’ Foscari; Francesco Domenico Vittoria, Napoli Federico II.

La collana “Leviathan & Behemoth — Il buon uso degli spettri” adotta il metodo del doppio Peer
reviewing anonimo per la scelta degli studi e dei saggi da pubblicare.



EDUCARE ALLA DEMOCRAZIA

II

Democrazia e “incrvilimento”
Jigure e questiont
del dibattito politico e istituzionale
tra XIX e XXI secolo

A cura di

Claudia Giurintano

EDITORIALE SCIENTIFICA



PRIN EADEM 20223N9FRS
DD n. 104-02-02-2022

Volume pubblicato dall’Unita di ricerca dell’Universita di Palermo, con Fondi del Progetto “EDUCA-
TING TO DEMOCRACY. Historical investigations on the crisis of political representation and on the
evolution of the modes of participations in Early Modern and Modern societies/ EDUCARE ALLA
DEMOCRAZIA. Indagini storiche sulla crisi della rappresentanza politica e sull’evoluzione delle prati-
che di partecipazione nelle societa moderne e contemporanee”, Numero Progetto: 20223N9FRS_003,
finanziato nell’ambito del Bando PRIN 2022 104 del 02-02-2022 - Progetti di Rilevante Interesse Nazio-
nale - CUP: B53D23001160006 - PR]J-1423

Firnanziata Ministarn ; = |
H dalf Unlone surcpes ; dall'Unlversita L Ialigdomani
e EL St pdefla Riterca :-

Proprieta letteraria riservata

© Copyright 2025 Editoriale Scientifica s.r.1.
via San Biagio dei Librai, 39 - 80138 Napoli
www.editorialescientifica.it info@editorialescientifica.com
ISBN 979-12-235-0254-9



Indice

Claudia Giurintano, Introduzione

Roderick Strange, Learning lessons today from Newman’s
Idea of a University

Rino La Delfa, Transcending the limits of the natural man? La com-
plessa definizione di gentleman in Newman

Markus Krienke, I cattolici e la democrazia in Germania tra "800 e
"900: una storia di conflitti e incivilimento

Jean-Yves Frétigné, La citoyenneté par l'urne électorale et par la plume
sergent-major: quelques réflexions sur le modele républicain francais
(1848-années 1920)

Esteban Anchustegui Igartua, Dalla rappresentanza politica
allo Stato dei partiti

Federica Falchi, Uguaglianza, Education e progresso nel pensiero
dell’*Illuminista scozzese” Robert Owen

Elena Gaetana Faraci, La cittadinanza politica: dalle societa di mutuo
soccorso alla formazione dei partiti. La Sicilia nei decenni postunitari

Laura Fournier Finocchiaro, Confronti e dibattiti nella stampa femmi-
nile dell’Ottocento sui diritti civili delle donne tra Francia e Italia

Juan José Gomez Gutiérrez, Antonio Gramsci e l'educazione artistica
del subalterno

Salvatore Muscolino, L’ Tncivilimento dell'uomo tra speranza e formali-
smo. Linattualita della prospettiva rosminiana

Claudia Giurintano, Charles Duveyrier e il modello razionale
di educazione civica

17

25

55

75

93

111

123

141

159

173

183



Mauro Buscemi, Cattolicesimo britannico ed emancipazione politica:
lidea di incivilimento in Nicholas Wiseman

Martin Finet, Opera et sentiment d’appartenance nationale:
France et Italie comparées

Laura Mitarotondo, Limiti del progresso e aporie della civilisation in
Tzvetan Todorov

Leonardo Angeletti, Incivilimento e domesticita: Christopher Lasch e la
(difficile) costruzione di una cultura democratica

Giuseppe Astuto, Herzen e “lincivilimento” della Russia tra Occidente
e Oriente

Fernando Ciaramitaro, La democrazia nell Tberoamerica

Indice dei nomi

203

223

241

259

277

297

315



Introduzione

Ci fu affidato molto; ne verra chiesto molto,

dovremo rendere alla posterita conto severo di noi;

popolo, o governo tutti sono sottoposti alla discussione,

all’esame, alla responsabilita.

Atteniamoci saldamente, fedelmente ai principii dell’incivilimento,
giustizia, legalita, pubblicita, liberta.

(Francois Guizot, Storia generale dell'incivilimento in Europa,

Lezione prima, prima versione italiana, Lugano 1834, 38).

Nell’ambito del Progetto di rilevante interesse nazionale 2022 Edu-
care alla democrazia. Indagini storiche sulla crisi della rappresentanza politica
e sull’evoluzione delle pratiche di partecipazione nelle societa moderne e contem-
poranee, I'unita di ricerca di Palermo si ¢ posta sin dall’inizio il dispie-
gamento in chiave contemporanea del concetto di «incivilimento» che
tenesse conto degli studi recenti sulle variazioni semantiche del lemma
nel linguaggio politico italiano ed internazionale, al fine di declinare
il termine come contenuto essenziale dell’educazione alla democrazia,
come processo di sviluppo delle istituzioni sociali nello scenario euro-
peo del XIX secolo. Per il raggiungimento dell’obiettivo prefissato, il
24 e 25 ottobre 2024 I'unita di Palermo ha organizzato un Convegno
internazionale allo scopo di indagare I’evoluzione del concetto, consi-
derando il ruolo delle istituzioni pubbliche nell’educazione politica e
nell’istruzione civile; il legame tra visioni teoriche e attuazioni pratiche
finalizzate a elaborazioni e realizzazioni del generale progresso della
societd; la formazione di movimenti popolari fautori di nuove forme di
partecipazione e di pratiche innovative della rappresentanza.

Le pagine di questo volume rappresentano la prosecuzione ideale
di quel dialogo e percorso intrapresi durante le due giornate convegni-
stiche confluite adesso in un lavoro collettaneo di studi che ha amplia-
to gli iniziali limiti geografici fissati nel progetto PRIN, aprendosi alla
Russia, agli Stati Uniti e all’Ibero-America, e temporali, perché giunge
sino al XXI secolo.



8 Claudia Giurintano

Sin dalla prima ideazione del progetto, I'unita di Palermo si pro-
poneva di cogliere le convergenze e divergenze del concetto di incivi-
limento riscontrate tra i pensatori che lo avevano sviluppato originaria-
mente. Eravamo convinti che la parola incivilimento, interpretata dal
punto di vista del lessico delle idee politiche — pensata tra la fine del
Settecento (anche nell’accezione di perfettibilita di Condorcet) e la fine
dell’Ottocento, per presentarsi poi con rinnovate riflessioni nel Nove-
cento — fosse una concezione d’ampio spettro teorico e interpretativo
che ha continuato a persistere, magari per il tramite di piu ideologie,
come elemento di un percorso culturale e politico in cui la convivenza
umana ¢ legata ai fattori relazionali della comunita in vista di un pro-
cesso di sempre maggiore perfettibilita. Studiarne il significato, a nostro
avviso, avrebbe consentito di coglierne I'ispirazione della contempora-
nea idea della democrazia, di comprenderne il riflesso nelle dinamiche
evolutive della partecipazione e delle forme rappresentative pensate e
attuate in questi secoli. Il XIX secolo, scelto come terminus a quo del
dibattito politico proposto in questo volume, indubbiamente fa i conti
con il contributo di Francois Guizot in Francia e di Gian Domenico Ro-
magnosi in quel contesto “italiano” che vide I'introduzione del termine
incivilimento (come traduzione del neologismo francese civilisation) per
opera di Pietro Verri'. Lo storico di Nimes, nella sua prima lezione di
Storia dell’incivilimento europeo, dalla quale € tratta la citazione in esergo,
presentava il tema prescelto come un fatto che, come altri, poteva essere
studiato, descritto e raccontato. Era convinto che esistesse un destino
generale dell’'umanita, «la trasmissione del deposito dell’incivilimento»,
e che ne occorresse scrivere una storia universale®. Guizot paragonava
I'incivilimento a un “mare di ricchezze” costituite da tutte le forme di
espressione della vita di un popolo. Un incontro di forze dell’esistenza
stessa di un popolo che puo essere stata urtata anche da fatti «fune-
sti» come il dispotismo o I’anarchia, visti come sacrifici, immolazioni da
pagare in nome dell’incivilimento e del progresso. Nelle sue differenti
accezioni, Guizot individuava I'incivilimento nello sviluppo di un po-
polo in cammino verso un perfezionamento della vita civile. Un incivi-

! Si veda Francesca Sofia, Progresso/Incivilimento, in Alberto Mario Banti, et alii (a
cura di), Atlante culturale del Risorgimento. Lessico del linguaggio politico dal Settecento all’U-
nita, Laterza, Roma-Bari 2015, 1 dell’11 capitolo edizione e-book.

? Francois Guizot, Storia generale dell’incivilimento in Europa, Lezione prima, prima
versione italiana, Tipografia di G. Ruggia & C., Lugano 1834, 9.



Introduzione 9

limento che sussiste in rapporto allo sviluppo dell’attivita sociale e allo
sviluppo dell’attivita individuale. Un mondo meglio regolato e piu giu-
sto, che avrebbe reso I’'uomo stesso piu giusto, in un rapporto sinergico
tra interno ed esterno, elementi dello stesso incivilimento. E tuttavia la
sua proposta era di studiare la storia dell’incivilimento non dall’interno
dell’anima umana, ma attraverso «gli avwvenimenti esterni del mondo vi-
sibile e sociale»®. Al di la delle differenze, la filosofia civile di Romagnosi
prefigurava I'idea di incivilimento come «perfezionamento economico,
morale e politico degli uomini e delle nazioni», e pertanto come Guizot,
lo sviluppo del potere sociale capace di superare I'isolamento dell’indi-
viduo e di concepire la societa come il luogo nel quale I'individuo non e
considerato «in sé e per sé, ma solo rispetto al suo valore sociale»*. Il suo
proposito era di descrivere i «primi passi coi quali procedette 'incivili-
mento» e per farlo bisognava partire dalla distinzione tra la “semplice”
vita associata e la vita «veramente civile»’, per identificare I'incivilimento
nel «modo di essere della vita di uno Stato»®. Come circostanziava il fi-
losofo emiliano, la vita di uno Stato andava intesa in un senso traslato e
non proprio, dal momento che 'uomo non si sviluppa nel breve corso
della sua vita individuale, ma nel corso dei secoli e attraverso lo sviluppo
dell’unita collettiva, della «persona collettiva» della societa. L’incivili-
mento, a SUO avviso, era preparato, stimolato, mantenuto e sanzionato
dalla stessa natura. Ma aggiungeva ulteriori elementi. Riteneva fosse av-
valorato dalla religione, alimentato dall’agricoltura, tutelato dal gover-
no, perfezionato dalla concorrenza, consolidato dall’opinione’.

Da queste riflessioni e presupposti, che ben esemplificano il dibatti-
to europeo dei primi decenni del XIX secolo in tema di incivilimento,
I’'unita di Palermo intendeva proporre, attraverso il contributo di Salva-
tore Muscolino, un’indagine dell’idea del cristianesimo in Antonio Ro-
smini, come fattore decisivo dell’incivilimento delle societa moderne,
ma che offrisse anche una verifica dello sviluppo, della connessione tra
pensiero ed esiti istituzionali nei governi post-unitari, soprattutto della
Sinistra storica negli ultimi decenni dell’Ottocento per comprendere

5 Tvi, 34.

* Sofia, Progresso/Incivilimento, cit., 6 edizione e-Book.

> Gian Domenico Romagnosi, Dell’indole e dei fattori dell’incivilimento con esempio del
suo risorgimento in Italia, in Opere, Tomo nono, Nella Stamperia Piatti, Firenze 1834, ix.

6 Ivi, 17.

7 Ivi, 32.



10 Claudia Giurintano

I’esperienza siciliana delle societa di mutuo soccorso in un periodo in
cui si registrano alcuni importanti provvedimenti che segnano il pas-
saggio dal cosiddetto State-building al Nation-building. In Sicilia, infatti,
come evidenzia I’analisi proposta da Elena G. Faraci, nelle pagine di
questo volume, I’organizzazione interna delle societa di mutuo soccor-
so, nella loro lenta trasformazione, raggiunse il punto piu alto con la
nascita dei Fasci siciliani come peculiare formazione politica che col-
loco I'Isola all’avanguardia del processo democratico nazionale.

E ancora, I'unita di Palermo riteneva che il contesto inglese potes-
se essere studiato attraverso il pensiero del cardinale Nicholas Wise-
man (1802-1865) — nato a Siviglia da genitori irlandesi, che intrattenne
rapporti con alcuni dei piu eminenti pensatori europei, da Montalem-
bert a Rosmini e che concorse alla conversione di John Henry New-
man dall’anglicanesimo al cattolicesimo — per osservare come I'appor-
to letterario avesse influenzato il percorso delle riforme politiche del
tempo, determinando un clima favorevole all’apertura delle istituzioni
alle istanze liberali che allora andavano diffondendosi in Europa, an-
ticipandone le dinamiche partecipative della democrazia almeno dal
punto di vista teorico. Le opere di Nicholas Wiseman, come emerge
dal saggio di Mauro Buscemi, testimoniano, nell’Inghilterra del XIX
secolo, il legame tra aspirazioni al rinnovamento religioso e la ricer-
ca di una piu ampia emancipazione politica. Il confronto di idee e di
opinioni che egli ebbe con le piu importanti figure del movimento di
Oxford, il ruolo intellettuale e istituzionale che egli esercito nella sta-
gione del “Catholic Revival” sono emblematici dell’idea di incivilimen-
to che nelle sue riflessioni collega prospettive storiche e interpretazioni
politiche. L’accostamento, tra gli altri, ai contributi filosofici e politici
di Daniel O’Connell, John Henry Newman, Lord Acton e Antonio Ro-
smini consente infatti di mettere in risalto «un ulteriore punto di vista
nel dibattito europeo», incentrato sulla «visione della liberta e della
partecipazione democratica».

Si voleva poi cogliere la prospettiva francese, in particolare, dalla
visuale della scuola sansimoniana del Cercle d’Enfantin. La scelta di
Claudia Giurintano si € incentrata sul librettista e avvocato Charles Du-
veyrier (1803-1866), attraverso il quale cogliere 'ammodernamento
della societa del tempo, la denuncia verso la disattenzione all’istruzio-
ne, tanto da ideare un Istituto del progresso sociale che con lo sviluppo
delle scienze e I'opera «civilizzatrice» della liberta, potesse associare
tutte le classi in una sorta di confederazione universale.



Introduzione 11

Su questo impianto iniziale su cui si basano i contributi dei com-
ponenti dell’unita di Palermo, raccolti in queste pagine, gli studiosi e
le studiose invitati a partecipare al presente volume hanno consentito
un’indagine piu ampia e articolata del tema avanzato.

Le prime pagine del volume, infatti, propongono I'importante ri-
lettura di Roderick Strange dell’Ildea di Universita di Newman e della
sua definizione di gentleman. Come segnala Rino La Delfa, in apertura
all Tdea di Universita Newman dichiara che la sua proposta di «educazio-
ne liberale non fa il cristiano, né il cattolico, ma il gentleman». Si tratta
di una tipologia di gentleman diversa da «qualsiasi nozione ristretta o
fantasiosa, che, in un modo o nell’altro, trova riscontro nel concetto
di “gentleman inglese”». Il “gentleman” di Newman, osserva La Delfa, si
distacca dal modello che si stava affermando nel «concetto inglese di
Universita» come creazione di un modello ormai superato, retaggio del
feudalesimo. Newman avverte tuttavia il pericolo, «per il soggetto do-
tato dei frutti di un’educazione liberale, di confondere le sue effettive
virtu naturali con le essenziali virtu cristiane», che sono di prioritaria
importanza. Le qualita animate da un ideale naturale, abbracciate da
quella che Newman denomina «la religione della filosofia», possono
cosl accrescersi indipendentemente «dal principio religioso» e posso-
no favorire o deformare lo sviluppo del cattolico. Da queste riflessioni,
il saggio successivo si sposta sul contesto tedesco, attraverso un’indagi-
ne sul cattolicesimo politico in Germania formatosi sin dal primo par-
lamento della Paulskirche nel 1848 e poi costituitosi come partito del
Zentrum alla fine del 1870, che si contraddistinse dagli altri partiti per
I'identificazione con il milieu cattolico che con un programma, e strut-
tura “dal basso”, suscitava non pochi conflitti con Roma. Nel Kulturkam-
pf questo significava che i laici cattolici in politica, dietro la figura di
Ludwig Windthorst, avevano sviluppato una precisa identita culturale
di incivilimento. Sebbene essa non includesse gli ideali democratici e
difendesse la liberta della Chiesa, il partito divenne un perno impor-
tante per le liberta nella monarchia prussiana e un fattore di costanza
politica anche — o meglio proprio nella “Coalizione di Weimar” — oltre
la Prima guerra mondiale. Non € dunque una contraddizione, come ri-
leva Markus Krienke nella sua accurata analisi, se nella sua opposizione
all’accentramento nazionale esso divenne un volano sia per la demo-
crazia nello Stato che per la dignita dei laici nella Chiesa.

La prospettiva francese trova un approfondimento attraverso ’ana-
lisi del dibattito sui diritti delle donne nel XIX in una comparazione



12 Claudia Giurintano

tra Francia e Italia che investe anche il tema del legame tra opera liri-
ca e nazione, del ruolo politico dell’opera francese. In particolare, la
relazione di Laura Fournier Finocchiaro ben evidenzia come spesso le
ricerche storiche siano partite da una presunta “debolezza” del pensie-
ro politico femminile in Italia nella prima meta dell’Ottocento rispetto
alle rivendicazioni civili delle francesi, che dalla Grande Rivoluzione
si sono organizzate e hanno lottato per ottenere diritti civili e il suf-
fragio. Fournier Finocchiaro, con originalita e 1’expertise che ormai la
contraddistingue in tale filone di ricerca, confronta nel suo contributo
i discorsi delle pensatrici francesi e delle italiane per mostrare come il
“momento risorgimentale” preunitario funse da laboratorio di costru-
zione della “cittadinanza” nella sfera femminile italiana della penisola,
benché diverso da quello francese. Evidenziando le molteplici mobili-
tazioni per i diritti civili e politici delle donne in Francia fino al 1848,
e indagando la costruzione del discorso politico delle donne nell’Ita-
lia risorgimentale, ’autrice approfondisce le «questioni del diritto alle
armi e dell’educazione civica femminile» anche attraverso il confronto,
tra Jenny d’Héricourt, femminista e «partigiana dell’“emancipazione
civile” delle donne, e le giornaliste del Regno di Sardegna che rifiuta-
vano le sue proposte, per tentare di carpirne le ragioni».

Se nel contesto italiano, come emerge dal contributo di Martin Fi-
net, € notorio il binomio tra opera (si pensi a quella verdiana) ed eman-
cipazione dei popoli, costruzione del senso di appartenenza nazionale,
pochissime opere francesi create nel XIX secolo si ritrovano nel ristret-
to corpus che costituisce il canone internazionale. Finet, in particola-
re, offre una precisa analisi comparata tra due opere emblematiche
sotto questo profilo: La Muette de Portici (Auber, 1828) nota anche con
il nome del suo protagonista Masaniello, divenuta rapidamente un sim-
bolo della Francia delle barricate per tutto il XIX secolo, e aldila delle
Alpi, il Nabucco (Verdi, 1842), mito nazionale nell’Italia post-unitaria.
In Francia, tuttavia, I'intensa attivita operistica, cosi simbolica del pe-
riodo romantico, non sembra aver contribuito a favorire, e a integrare,
il patrimonio di valori che hanno edificato I'identita nazionale.

La Francia diventa luogo di dibattito sul suffragio universale ma-
schile e sulla scuola come vettori di costruzione dell’educazione alla
cittadinanza nel contesto, soprattutto, del primo trentennio della Terza
Repubblica. Jean-Yves Frétigné offre al lettore spunti di riflessione criti-
ca su alcune questioni. E esistito ed esiste ancora un percorso specifico
di politicizzazione in Francia? Oppure, esiste un modello politico fran-



Introduzione 15

cese originale dovuto alla natura repubblicana del suo regime? Su que-
sto argomento, che dispone di un’amplissima storiografia, il saggio di
Frétigné mostra come I’atto fondativo del regime repubblicano (la Ri-
voluzione dell’89) coinvolga questioni che sono peculiari della Fran-
cia. Dal radicato legame tra Rivoluzione e repubblica consegue che il
modello repubblicano di espressione politica (le urne) non puo esse-
re ridotto a quello di rappresentanza liberale e democratica. La scelta
educativa dei repubblicani (la penna del Sergente Maggiore, simbolo
dell’apprendimento della scrittura ed evocazione della scuola elemen-
tare francese), laicita in primis, appare piuttosto come il risultato di una
pedagogia e di una filosofia tanto impegnative quanto originali.

Dal tema della rappresentanza politica come termine polisemico e
punto oscuro del funzionamento della democrazia indagato in queste
pagine da Esteban Anchustegui Igartua, si sviluppa un focus sul ruolo
dell’educazione nel pensiero di Robert Owen. Federica Falchi, nel suo
attento contributo, offre un’analisi dei concetti di uguaglianza, educa-
tion e progresso, ed evidenzia I'influenza esercitata sul riformatore so-
ciale gallese dall’Illuminismo scozzese soprattutto di Adam Smith.

Il tema dell’educazione, nella declinazione di educazione artistica
del subalterno in Gramsci, ¢ al centro del saggio di Juan-José Gomez
Gutierréz, il quale, tenendo conto dell’influenza crociana, osserva
come nella lotta egemonica, il dirigente debba formare il subalterno
in una determinata concezione del mondo e della vita. Al tempo
stesso, il subalterno deve acquisire un pensiero autonomo capace di
superare quello della cultura dominante e costituirsi come nucleo
di un’egemonia alternativa. Eppure, secondo Gramsci, nonostante
I’arte possa servire alla politica, essa stessa non ¢ politica. L’arte come
arte, € non come “arte educativa”, non contribuisce alla produzione
di egemonia, ma educa ponendo al subalterno il problema della
natura della relazione tra discorso e potere. I’educazione € esplorata
ulteriormente attraverso la riflessione politica di Tzvetan Todorov nelle
cui opere 1 temi della civilta, progresso e critica del colonialismo, sono
oggetto costante dell’attenzione del pensatore franco-bulgaro. Laura
Mitarotondo nella sua attenta analisi fa emergere, in particolare, un
impianto critico che, nel solco della problematizzazione rousseauiana
dell’idea di civilizzazione e di progresso, consente di rileggere le
“patologie” delle democrazie contemporanee che rivelano le aporie
insite nella nozione stessa di civilta.



14 Claudia Giurintano

Gli ultimi tre saggi sono dedicati, rispettivamente, ad Aleksandr
Herzen, a Christopher Lasch e a una lettura latino-americana della
democrazia che giunge sino ai nostri giorni. Giuseppe Astuto, nello
specifico, affronta “I'incivilimento” della Russia nel XIX secolo come
laboratorio di particolare interesse, attraverso la puntuale analisi degli
scritti del filosofo Herzen dedicati al rinnovamento del grande Impero.
Ne deriva un percorso originale, basato sull’intreccio tra i principi del-
la civilta occidentale e quelli della civilta orientale, che mostra il lega-
me tra la liberta e la democrazia, e la condanna di Herzen dell’egoismo
consumistico borghese a favore di una rigenerazione morale.

Leonardo Angeletti presenta invece il contributo del sociologo e
storico statunitense Christopher Lasch alla costruzione della cittadi-
nanza democratica attraverso la ricerca di un concetto di vita comune,
di un fine condiviso, prerequisito e obiettivo di una sana cittadinanza
democratica. Chiude il volume I’attenta analisi di Fernando Ciaramita-
ro sui livelli di democrazia in America latina e sulle sue evoluzioni sulla
base dei dati forniti da alcuni indicatori di democrazia — «<Democracy
Index» elaborato dal settimanale «The Economist», Freedom House
(Fh), Indice di democrazia predisposto dal progetto V-Dem Institute, Uni-
versita di Goteborg (Svezia) — negli ultimi quindici anni. Come ha scrit-
to il sociologo peruviano Anibal Quijano, «quella che oggi chiamiamo
America latina € un’esperienza storica originale e specifica, non sol-
tanto una particolarita all’interno di un modello generale o universa-
le, anche se sotto altri aspetti € certamente tale»®. Mettendo in risalto
quell’originalita e quella specificita, Ciaramitaro rileva nella regione
iberoamericana la crisi della democrazia o «democrazia stanca». E uti-
lizzando gli indicatori di democrazia, indaga le ipotesi economiche e
della governance che segnalano, rispettivamente, una proporzionalita
inversa tra sviluppo del paese, eguaglianza nella distribuzione del red-
dito e stanchezza-crisi, € una proporzionalita diretta tra incremento
delle pratiche clientelari, corruttive e stanchezza-crisi.

Se l'incivilimento, come civilisation, ha subito trasformazioni se-
mantiche che queste pagine opportunamente colgono, almeno limi-
tatamente all’arco temporale prescelto (XIX-XXI secolo), 1 saggi qui
proposti consentono di cogliere quell’idem sentire tra le differenti decli-

8 Anibal Quijano, Colonialita del potere ed eurocentrismo in America latina, in Gennaro
Ascione (a cura di), America Latina e modernita. L’opzione decoloniale: saggi scelti, Arcoiris,
Salerno 2014, 73.



Introduzione 15

nazioni e interpretazioni che sottendono alla diade democrazia e inci-
vilimento, connessa all’idea che lo spazio civile, nel quale I'individuo si
esprime come cittadino, puo conservarsi e progredire.

Si tratta dunque di pagine che — senza alcuna pretesa di presentare
conclusioni generali o complete — grazie alla diversificazione delle que-
stioni affrontate per indagare il concetto di incivilimento in rapporto
alla democrazia, alle differenti figure scelte dagli autori e dalle autrici
come punti di vista privilegiati attraverso cui declinare il tema, utiliz-
zando metodologie e competenze storiche, filosofico-teoretiche e filo-
sofico-politiche, intendono sollecitare ulteriori piste di ricerca, offrire
nuove elaborazioni nella consapevolezza che il cammino da percorrere
¢ ancora lungo, pit che mai nella complessita del nostro tempo, dinanzi
a sfide e minacce che invitano uomini e donne di buona volonta a non
dimenticare ’ammonimento della lezione vichiana della possibilita di
regredire in una rinnovata barbarie come involuzione di civilta dopo
essere giunti al massimo dello sviluppo, o come ci rammenta Todorov
una barbarie che non si definisce nel difetto di cultura, ma nella indif-
ferenza ed estraneita al concetto di “umanita”. Come non condividere
dunque le potenti riflessioni di Guizot del lungo cammino che ancora
resta da compiere? «Ciascuno di noi — egli scriveva — discenda nel suo
pensiero, s’interroghi sul ben possibile che concepisce, che spera; in
seguito volga la mente a cio ch’oggi esiste nel mondo; convincerassi
essere la societa, e I'incivilimento giovanissimi; rimaner loro assai piu
cammino a fare del lungo che hanno gia percorso»’.

Nel dare alle stampe questo volume collettaneo, I'unita di ricerca di Palermo
desidera ringraziare la segreteria amministrativa del Dipartimento di Scienze po-
litiche e delle relazioni internazionali dell’Universita di Palermo, guidata da An-
nalisa Lorito, per la straordinaria disponibilita a seguire la faticosa gestione finan-
ziaria del PRIN, il direttore del Dipartimento Costantino Visconti per il supporto
e tutti i colleghi e gli studenti che hanno seguito, in itinere, le attivita seminariali e
convegnistiche propedeutiche agli esiti della presente pubblicazione. Al Principal
Investigator, Francesco Di Donato, responsabile dell’'unita di Napoli Federico 11, e
ai responsabili delle altre unita di Torino (Manuela Albertone e Gianluca Cuni-
berti), Bologna (Giovanni Giorgini) e a tutti i colleghi e le colleghe coinvolti nel
PRIN va la gratitudine per il prezioso confronto scientifico.

Febbraio 2025

Claudia Giurintano

¢ Guizot, Storia generale dell’incivilimento in Europa, cit., 35.






Roderick Strange®

Learning lessons today from Newmam’s Idea of a University

When Catholics, notably English-speaking Catholics, discuss univer-
sity education, they tend instinctively to turn to John Henry Newman’s
The Idea of a University. It is held in high regard, a seminal work, a clas-
sic. But the nine lectures — in fact, ten — that form its essential core
were composed more than 170 years ago, in 1852. All the same, as is
well known, university education has changed out of recognition since
then. The opening sentence of the Preface states, “The view taken of
a University in these Discourses is the following: — That it is a place of
teaching universal knowledge™'. It is a statement dismissed as implausible
and impossible by the historian John Roberts, former Vice-Chancellor
of Southampton University and later Warden of Merton College, Ox-
ford, writing in 1990, the centenary of Newman’s death®. Our circum-
stances today, he argued, “are in practice utterly remote from the ac-
ademic world taken for granted by Newman”?. Who can disagree with
that? Universities today, besides being burdened by economic consider-
ations, are particularly concerned to equip their students with what will
be a benefit in practice for their working lives. So they concentrate on
helping them specialize by supplying them with expertise that will ena-
ble them to enjoy successful careers. I realize I am oversimplifying, but
a process of specialization that leads to expertise that makes possible a
successful career is a pattern that I suspect we can all recognize. Nev-
ertheless, Roberts also acknowledged that in the Idea Newman present-
ed “a vision with which those of us who are concerned with education
should from time to time try to refresh ourselves”, encouraging us “to
defend values now under threat™. He was not being entirely negative.

* St Mary’s University, Twickenham — London.

! John Henry Newman, The Idea of a University, uniform edition, Longmans, Gre-
en, and Co., London 1899, ix.

? See John Morris Roberts, ‘ The Idea of a University Revisited’, in Ian Ker and Alan
G. Hill, eds., Newman after a Hundred Years, Clarendon Press, Oxford 1990, 205.

% Tvi, 198.

* Ivi, 221, 222,



18 Roderick Strange

In our circumstances, therefore, reflecting on Educating for Democ-
racy, it might be instructive to consider the setting in which Newman
wrote his Idea of a University so as to discover what we might still learn
from him.

1. In April 1851 Newman received a letter from Archbishop Paul
Cullen of Armagh. The Irish bishops were proposing to establish a
university in Dublin and Cullen whom Newman had met in Rome in
1847 when Cullen was still Rector of the Irish College, was keen ini-
tially to have Newman’s advice about who its officers might be, its su-
perior, vice-president, and professors. He also observed that, should
Newman be coming to Dublin and had time to spare, he might give a
few lectures on education®. There was correspondence between them
and then in July Cullen went further and invited Newman himself to
become the first Rector of the new university and he accepted. Then
the following year, between 10 May and 7 June, he delivered the first
five lectures that were to be published in The Idea of a University. And
he completed the text of the remaining five between the July and No-
vember of that year. They were never delivered as lectures, but they
were published and complete the first part which is the essential heart
of the book. The second part is made up of later lectures and essays.
The speed with which those discourses were composed is astonishing,
the book is regarded as a tour de force. But consider how much else was
taking place for Newman.

For four days, two weeks after he had given those first five lectures,
that is, from 21 to 24 June, Newman was on trial for libel in the Royal
Courts of Justice in London. In his lectures on The Present Position of
Catholics in England, delivered the previous year, that is in 1851, in
order to illustrate the prejudice under which Catholics in England
laboured at that time, he had used the example of Giacinto Achilli,
a former Dominican friar who was in England at that time to give
lectures and stir up anti-Catholic feeling. Newman declared, “Achilli
has something to tell, it is true; he has a scandal to reveal, he has an
argument to exhibit ... That one argument is himself ... It is indeed
our great confusion, that our Holy Mother [Church] could have had

® Charles Stephen Dessain and Vincent Blehl, (eds.), The Letters and Diaries of John
Henry Newman xiv, Thomas Nelson & Sons, Ltd., London 1963, 257, n.2; hereafter L.D.



Learning lessons today from Newmam’s Idea of a University 19

a priest like him.”® For the truth was that Achilli himself had sexually
abused any number of women. His crimes were well known in Italy
and his actions had been documented in various places, notably in a
pamphlet written by the Archbishop of Westminster, Cardinal Nicho-
las Wiseman, but no response had been made to these accounts. New-
man checked matters and believed he was safe to use that evidence,
but in his case, Achilli on his anti-Catholic tour reacted and accused
him of libel. And Wiseman, not the most organized of men, could not
find the sources he had used.

In this crisis Newman received great support from many friends.
One, Maria Giberne, came to Italy and brought back brave women pre-
pared to bear witness to what had been done to them. But, in spite of
the evidence against Achilli, the prejudiced judge and jury found New-
man guilty. The London Times declared, “Roman Catholics will have
henceforth only too good reason for asserting that there is no justice
for them in cases tending to arouse the Protestant feelings of judg-
es and juries””. When sentenced some months later, however, he was
not sent to prison but fined merely a hundred pounds. His expenses,
£12,000, were paid by money collected by Catholics from all over the
world.

Then, three weeks after the trial, on 13 July, Newman preached one
of his most celebrated sermons, “The Second Spring”, at the Synod
that was held at Oscott College by the newly established Hierarchy of
England and Wales. The Hierarchy had been reestablished in 1850.
In his sermon, reflecting on the hoped-for revival of Catholicism in
England, Newman had likened it to spring-time, but he suggested that
it might nevertheless “turn out to be an English spring, an uncertain,
anxious time of hope and fear, of joy and suffering, — of bright promise
and budding hopes, yet withal, of keen blasts, and cold showers, and
sudden storms”®,

Then, only three days after preaching this sermon, his eldest sister,
Harriett, died. It was an especially poignant moment. In a letter to her
in 1828, Newman had told her, “No calamity, I think, could occur to me

¢ John Henry Newman, The Present Position of Catholics in England, Longmans, Gre-
en, and Co., London 1896, 207.

7 L.D.xv, 108, n.1.

8 John Henry Newman, Sermons Preached on Various Occasions, uniform edition,
Md., Christian Classics Inc., Westminster 1968, 179-80.



20 Roderick Strange

so great, as to lose your love and confidence™. And yet there had come
to be a total breakdown in their relationship. In 1843, as Newman was
feeling drawn to Catholicism, Harriett became convinced that he was
trying to lure her husband, Tom Mozley, into becoming a Catholic. In
fact, he was discouraging his brother-in-law from acting too hastily and
Tom never became a Catholic. But Harriett was adamant and cut her-
self off from her brother. Their estrangement was total and, when she
died, they had not spoken for nine years. And the following month, just
in the August of that year, his aunt, Elizabeth whom he loved deeply,
also died.

I mention these events, the libel trial that had been hanging over
Newman for eighteen months, the significant sermon as the English
and Welsh bishops gathered at Oscott for their first synod, and the ex-
perience of the double bereavement, because they supply the backcloth
to Newman’s composition of The Idea of a University. What an achieve-
ment to have written these lectures, relatively speaking, within such a
brief period of time, when so much else was happening for him. But
the speed of composition suggests something else.

Education in the large sense of the word, Newman declared in his
Journal in 1863, had always been his line'’. It is easy to see why. Elected
a fellow of Oriel College in 1822, he had some years later been appoint-
ed one of its tutors and championed what was then the relatively novel
idea of the importance of a more personal relationship between tutor
and undergraduate. Edward Hawkins, Oriel’s Provost, opposed his view
and eventually decided not to allot any further students to him. Loss of
students ironically left him freer, besides his pastoral commitments, to
devote himself to what became known as the Oxford Movement, writ-
ing tracts to revive within the Church of England its Catholic tradition
which had largely been abandoned. During the years that followed,
he preached influential sermons in St Mary the Virgin, the University
Church of which he was the vicar, and he also delivered some series of
lectures. There was much educating taking place in the large sense of
the word. And once a Catholic, he had, as we know, been appointed
Rector of the Catholic University established in Dublin. So, when he
came to write The Idea in 1852, he was in effect distilling thirty years

® L.D. i, 55.
1 See Henry Tristram (ed.), John Henry Newman; Autobiographical Writings, Sheed
and Ward, London 1955, 259.



Learning lessons today from Newmam’s Idea of a University 21

of experience and reflection, going back to that election to the Oriel
fellowship in 1822. After all, then, it is not so surprising that he should
have been able to compose those lectures at such speed. But there is
still more to be said.

2. I would suggest that those who are critical of Newman have mis-
interpreted the title he gave those lectures, The Idea of a University. They
have tended to identify “Idea” as platonic. And while Platonism was a
real influence on Newman, yet he had not set himself the task of writ-
ing a grand, magisterial, abstract treatise. When did he ever do that? As
he made plain in the first chapter of his Essay on Development, he regard-
ed real ideas as the very reverse of abstract. They are rather a rounded,
three-dimensional, energising force'.

Moreover, it is important to remember that Newman was an oc-
casional writer, which is not to say that he merely wrote occasionally,
from time to time. The uniform edition of his works contains thirty-six
volumes, while other writings have been published posthumously, and
now thirty-two volumes of his surviving letters have also been published.
He was not writing occasionally. He was writing much and often. No,
what makes him an occasional writer was the way his writings were con-
sistently a response to specific occasions. And there was much that was
specific to this occasion, the situation and the context, that he was ad-
dressing in Dublin. What approach should he adopt? Let me mention
three points in particular'®.

In the first place, he was aware that he needed to win over various
factions in Irish society. What might be called the Catholic professional
class in Dublin, barristers and the like, was quite small. Their instinct
was more conciliatory towards the predominant Protestant presence.
They were more at ease with mixed education which referred at that
time not to men and women being educated together, but Catholics
and Protestants. Newman needed to counter the attraction they felt for
Trinity College Dublin, not by beating a heavy Catholic drum, but by

' Tam grateful to Professor Eamon Duffy in a message he sent me for reminding
me that this was the way Newman was using “idea” in The Idea of a University.

2 In what follows I am particularly grateful to Paul Shrimpton whose invaluable
book, The ‘Making of Men’: The Idea and Reality of Newman’s university in Oxford and Dub-
lin, Gracewing, Leominster 2014, alerted me to the occasional character of Newman’s
Idea; see especially 66-70.



22 Roderick Strange

reasoned argument. He wanted them to be able to recognize that he
was offering something comparable to Trinity, but with the added di-
mension of Catholic faith. At the same time, he realized that there were
others, committed to the nationalist cause and resistant to the British
Government, who were prepared to accept the more recently formed
non-sectarian Queen’s Colleges, because they judged them more likely
to create political unity. Newman had to walk a narrow line and, in spite
of his sympathy for the nationalist cause, though not for the Queen’s
Colleges, he adopted a neutral approach, steering clear of political is-
sues in his lectures.

Secondly, the situation was further complicated by tensions within
the Irish Church. The relaxation of the penal laws towards the end of
the eighteenth century had improved the condition of Catholics, but
developments were gradual until the Act of Catholic Emancipation in
1829 led to wide-ranging concessions. There were some bishops who
still saw practical advantages in the system of mixed education, while
there were others who took the contrary view and wanted to ensure
that they were able to safeguard the faith by maintaining tighter con-
trol. So there was tension among the bishops.

And thirdly, there was also unsurprisingly a further degree of ten-
sion, this time between clergy and laity. The laity were suspicious of
anything that seemed to them like clerical sponsorship. Newman had
to bridge this clerical-lay divide. He had to make it plain to the laity
that he was not a pawn of the bishops, required to establish a kind of
lay seminary or even a training school for commerce and the profes-
sions. He reassured them by insisting on the university as the home
of learning for its own sake. And while the clergy would have been
pleased to hear the emphasis he placed on theology in the university
curriculum, they may have been less comforted when they heard him
state that theology does not stand “to other knowledge as the soul to
the body”. And he continued, “Theology is one branch of knowledge,
and Secular Sciences are other branches. Theology ... does not inter-
fere with the real freedom of any secular science in its own particular
department”??.

% John Henry Newman, (I. T. Ker, ed.), The Idea of a University, The Clarendon
Press, Oxford, 1976, 427-8. Newman omitted this text, the original fifth Discourse,
when he published The Idea. It is included as Appendix I in Ian Ker’s critical Edition.



Learning lessons today from Newmam’s Idea of a University 23

3. Among other factors, therefore, when delivering his lectures,
Newman had to be aware of tensions created by politics, tensions in the
Church and among the bishops, and tensions between clergy and laity.
He was not being self-indulgent, becoming lost in an abstract theory
of education that he favoured personally. He was seeking to serve the
Irish Church in a way that was appropriate for that time and place. It
helps us, when reading The Idea of a University, to be sensitive to the var-
ious concerns of the audience he was addressing, the complexity of the
context. And more than that. As we during these days reflect on how to
educate for democracy, it reminds us, I would suggest, not to become
lost in abstraction, but to be conscious of the people and conditions
whom we hope our deliberations may serve and support.






Rino La Delfa”

Transcending the limits of the natural man?
La complessa definizione di gentleman in Newman

1. La retorica del “gentleman ” britannico

Esaminando autori come James Forrester, Ashley-Cooper, III conte
di Shaftesbury, John Locke, Alexander Pope, Frances Fanny Burney,
Jane Austen e Sir Walter Scott, si comprende come lungo il corso del
XVIII secolo I'ideale maschile sotteso all’idea di gentleman, locuzione
che affonda le sue radici lontano nell'immaginario nazionale, fosse di-
ventata per il mondo britannico una vera e propria ossessione cultura-
le'. Nel suo lavoro, Becoming the Gentleman, Jason D. Solinger, professore

* Facolta Teologica di Sicilia.

! Cfr. Orianne Smith et alii, Literature 1780-1830: The Romantic Period, <The Year’s
Work in English Studies», XCI, 2012, 624-714; Paul Langford, Englishness Identfied:
Manners and Character; 1650-1850, Oxford University Press, Oxford 2000, 306-9; David
Newsome, Godliness and Good Learning. Four Studies on a Victorian Ideal, Murray, Lon-
don 1961. Esemplari sparsi di alcuni scritti divulgativi e giornalistici del periodo in
esame convincono riguardo al cospicuo interesse suscitato dall’argomento. Campioni
di manuali proposti ai lettori sono: Samuel Smiles, Self-help with Illustrations of Con-
duct and Perseverance, Murray, London 1859; una rilettura contemporanea di questo
fortunato libretto ¢ fatta da Daniel Matlock, Dr. Smiles and the “Counterfeit” Gentlemen:
Self-Making and Misapplication in Mid-Nineteenth-Century Britain, «Victorian Literature
and Culture» XLVI, 2018, 83-94; Charles Duncan, The Gentleman’s Book of Manners or
Etiquette, William Nicholson & Sons, London 1875; il noto libretto anonimo di ben 96
pagine, How to Shine in Society, or the Art of Conversation, George Watson, Glasgow, 1867;
Roger Boswell, The Art of Conversation, Cassell, Petter & Galpin, London 1867; John
Pentland Mahaffy, The Principles of the Art of Conversation, Macmillan, New York 1887.
Per uno studio della cultura della conversazione in relazione alla diffusione della cul-
tura giornalistica dagli anni 1760 agli anni 1830, cfr. Jon Mee, Conversable Worlds: Li-
terature, Contention, and Community, 1762-1830, Oxford University Press, Oxford 2011.
Non mancano infatti articoli di riviste, cfr. per esempio: James Fitzjames Stephen,
Gentlemen, «Cornhill Magazine», V, 1862, 327-42; John R. Vernon, The Grand Old Name
of Gentleman, «Contemporary Review», XI, 1869, 561-80. Di interesse anche il richiamo
alle fonti autobiografiche, come ad esempio: John Vincent (ed.), The Diaries of Edward
Henry Stanley, 15th Earl of Derby between 1878 and 1893, Leopard’s Head Press, Oxford



26 Rino La Delfa

di letteratura all’Universita del Mississippi, ipotizza la ragione che ave-
va reso il tema una figura dominante di saggisti, critici e scrittori di libri
di comportamento maschile, nonché il marito ideale immaginato da
autrici di narrativa domestica incentrata sul tema dell’eroina®. La posta
in gioco nella definizione del gentleman, egli sostiene, era niente meno
che I'invenzione di un nuovo tipo di maschio della classe dirigente:
un uomo moderno la cui conoscenza del mondo lo rendeva adatto ai
salotti londinesi e ai consigli di amministrazione imperiali’.

Sebbene per molti versi possa considerarsi un sottoprodotto della
emergente immagine di donna che lentamente si fa spazio nelle istanze
del secolo XIX*, I'antico e mai sopito dibattito britannico sul gentleman

2003; Thomas P. O’Connor, Memoirs of an Old Parliamentarian, 2 vols, Ernest Benn
Limited, London 1929, I, 146-8. II, 61-5; Abraham Kriegel (ed.), Holland House Diaries,
1831-40: The Diary of Henry R. V. Fox, Third Lord Holland with Extracts from the Diary of
Dr: John Allen by John Allen and Henry Richard Vassall Fox Holland, Routledge & Kegan,
London, 1977, 29, 86-7, 122, 138, 143, 185, 191.

? Jason D. Solinger, Becoming the Gentleman. British Literature and the Invention of
Modern Masculinity, Palgrave, New York 2012.

> Cfr. ivi, 92. L’autore sostiene che, come concetto, “the gentleman was never
static,” e che il termine “gentleman” ¢ stato usato in una miriade di modi nel corso
del XVIII secolo “to authorize new forms of masculinity” (3). Solinger si oppone a
quello che considera un “critical bromide: namely, the idea that novel’s dialectical
imagination stages a confrontation between female-gendered modernizing forces and

9 N«

male-gendered traditional ones,” mentre in realta “eighteenth-century literature re-
wrote gender across the board” (4). Cfr. anche John Belchem, James Epstein, The
Nineteenth-century Gentleman Leader Revisited, «Social History», XXII, 1997, 174-93; Da-
vid Castronovo, The English Gentleman: Images and Ideals in Literature and Society, Ungar,
New York 1987, il testo, breve e ben documentato, esamina le caratteristiche del gentle-
man e ne analizza il profilo nelle opere di scrittori come Charles Dickens, William M.
Thackeray e David H. Lawrence; cfr. anche Robert Gilmour, The Idea of the Gentleman
wn the Victorian Novel, Allen & Unwin, London 1981.

* E ormai indubbio che il dibattito sul gentleman e la sua evoluzione sia insepara-
bile dall’immagine emergente di donna che lentamente si fa spazio nelle istanze del
secolo XIX; cfr. Anna Clark, The Struggle for the Breeches: Gender and the Making of the
British Working Class, University of California Press, Berkeley 1995, 154-7; Anna Clark,
Gender, Class, and the Nation: Franchise Reform in England 1832-1928, in James Vernon
(ed.), Rereading the Constitution, Cambridge University Press, Cambridge 1996, 236-43;
Sonya Rose, Limited Livelihoods: Gender and Class in Nineteenth-Century England, Univer-
sity of California Press, Berkeley and Los Angeles 1992, 128-30; Catherine Robson,
Men in Wonderland: The Lost Girlhood of the Victorian Gentleman, Princeton University
Press, Princeton 2001; Ben Griffin, The Politics of Gender in Victorian Britain: Masculinity,
Political Culture and the Struggle for Women’s Rights, Cambridge University Press, Cam-



La complessa definizione di gentleman in Newman 27

rappresenta nell’eta vittoriana il punto di intersezione piu palpabile tra
i discorsi culturali e politici volti ad affrontare e contenere le ripercus-
sioni epistemologiche della rivoluzione industriale e del conseguente
assetto sociale da essa provocato, con gli interessi e le dinamiche della
sua gestione, nonché dell’ampliarsi dell’espansione imperiale con le
sue mire civilizzatrici®.

Nel piu pragmatico secolo XIX, testimone di un sistema di classi
in continua transizione, e allo stesso tempo intento a consolidare I'e-
gemonia civilizzatrice dell’imperialismo britannico, secondo Lauren
Goodlad, della Rutger University nel New Jersey, I’enfasi vittoriana sul
gentleman e la gigantesca trattazione che ne consegui, servi a conserva-

bridge 2012. Parallelamente, deve anche tenersi presente il dibattito che ha lambito
il tema dell’identita maschile del gentleman a tutti i livelli, filosofico, antropologico,
etico, sociale, estetico, psicologico. A tal proposito, la letteratura ¢ vastissima; cfr. Ra-
quel Cercés I Raichs, Angel C. Moreu Calvo, La subversion del gentleman. Cuerpo y belleza
en el Ethos victoriano, «Historia de la educacion», XXXII, 2013, 105-19; Boyd Hilton,
Manliness, Masculinity and the Mid-Victorian Temperament, in Lawrence Goldman (ed.),
The Blind Victorian: Henry Fawcett and British Liberalism, Cambridge University Press,
Cambridge 1989, 41-70; Raewyn W. Connell, Masculinities, Polity Press, Cambridge
1995, 76-81; Henry French, Mark Rothery, Hegemonic Masculinities? Assessing Change
and Processes of Change in Elite Masculinity, 1700-1900, in John Arnold, Sean Brady
(eds.), What is Masculinity? Historical Dynamics from Antiquity to the Contemporary World,
Palgrave Macmillan, Basingstoke 2011, 139-66; John Tosh, What Should Historians Do
with Masculinity? Reflections on Nineteenth-century Britain, «History Workshop Journal»,
XXXVIIL, 1994, 179-202; 1d., The History of Masculinity: an Outdated Concept?, in John
Arnold, Sean Brady (eds.), What is Masculinity? Historical Dynamics from Antiquity to the
Contemporary World, Palgrave Macmillan, Basingstoke 2011, 17-34.

> Come ¢ evidente, diverse e determinanti sono le ripercussioni che, per via
dell’intrecciarsi in eta vittoriana di fenomeni sociali inediti e a vasto raggio, di tipo
economico e politico, agirono sull’idea di gentleman incentivandone una retorica civi-
lizzatrice. Cfr. James Vernon, Politics and the People: A Study in English Political Culture, c.
1815-1867, Cambridge University Press, Cambridge 1993, 102, 158, 314; Harold Per-
kin, “The Condescension of Posterity™ The Recent Historiography of the English Working Class,
«Social Science History», III, 1978, 87-101; Edward Palmer Thompson, The Making of
the English Working Class, Victor Gollancz, London 1963, 622-3; Patrick Joyce, Visions
of the People: Industrial England and the Question of Class, 1840-1914, Cambridge Uni-
versity Press, Cambridge 1991, 39, 44-7; Patrick Joyce, Democratic Subjects: The Self and
the Social in Nineteenth-Century England, Cambridge University Press, Cambridge 1994;
Gareth Stedman Jones, Languages of Class: Studies in English Working-Class History, 1832-
1982, Cambridge University Press, Cambridge 1983; Francis M. L. Thompson (ed.),
Cambridge Social History of Britain 1750-1950, 3 voll., II: Social Agencies and Institutions,
Cambridge University Press, Cambridge 1990.



28 Rino La Delfa

re in modo funzionale il potere politico dell’alta borghesia e a tenere
bassa la classe media®. Anche quando vennero attuate riforme apparen-
temente democratizzanti, come quella del servizio civile, esse ebbero
I’effetto di consolidarne il potere. ’ambigua discussione del concetto
si riveld un mezzo efficace per frenare le aspirazioni della classe media
al potere amministrativo’, «per cui, mentre la prassi di reclutamento
competitivo veniva pubblicizzato come un trionfo dei principi impren-
ditoriali, gli addetti ai lavori come Gladstone, Trevelyan e Jowett intui-
rono che I'integrazione delle scuole pubbliche, dei circoli accademici
di Oxbridge e del servizio civile avrebbe dato vita a una potente €lite
istituzionalizzata che avrebbe presieduto a una societa liberale a tre
livelli»®.

La questione non riguardava solo I’ambito nazionale dal momento
che il dominio britannico del XIX secolo continuo ad essere segnato
da sconfinamenti in nuove aree e territori nonché da immancabili po-
lemiche su come coloni e colonizzatori di queste regioni dell’'impero

6 Lauren M. E. Goodland, Victorian Literature and the Victorian State: Character and
Governance in a Liberal Society, Johns Hopkins University Press, Baltimore and London
2003, 129.

7 Ibid.; antecedentemente 'autrice aveva argomentato: «The gentleman’s aura
was predicated on quasi-feudal appeals to social hierarchy. In the mid-Victorian peri-
od these traditional credentials were deliberately modernized, rationalized, and im-
proved through, for example, civil service, public school and university reform. What
described the gentleman was therefore both rationalized and empirical (the predict-
able outcome of an elite education) and thoroughly mystified (an indefinable tone
ambiguously derived from blood, breeding, or both). In this fashion the character of
the British gentleman became a powerful descriptive basis for a myth of disinterested
governance by an Oxbridge elite, a crucial means by which upper-class and aristocratic
power was maintained» (26).

8 Ivi, 133: «Hence, while competitive recruitment was publicized as a triumph for
entrepreneurial principles, insiders such as Gladstone, Trevelyan, and Jowett saw that
the integration of public schools, Oxbridge, and the civil service would amount to a
powerful institutionalized elite to preside over a three-tiered liberal society». Quando
in nota viene riportato il testo originale, la traduzione italiana ¢ nostra. Cfr. David Gor-
don Wright, Democracy and Reform, 1815-1885, Addison-Wesley Longman, London 1970;
Paul Langford, Politics and Manners from Sir Robert Walpole to Sir Robert Peel, «<Proceedings
of the British Academy», XCIV, 1997, 103-25; Eugenio F. Biagini, Alastair ]. Reid (eds.),
Currents of Radicalism: Popular Radicalism, Organized Labour and Party Politics in Britain,
1850-1914, Cambridge University Press, Cambridge 1991; Eugenio F. Biagini, Liberty,
Retrenchment and Reform: Popular Liberalism in the Age of Gladstone, 1860-1880, Cambridge
University Press, Cambridge 1992, 379-81, 391-5, e pil in generale il capitolo 7.



La complessa definizione di gentleman in Newman 29

dovessero comportarsi’. Sebbene il contesto vittoriano considerasse la
societa britannica come una civilta caratterizzata da ordine e progresso,
molte delle supposte operazioni di incivilimento furono invece segnate
dalla violenza, dalla confusione e dal disordine'”. Nathan K. Hensley,
professore alla Georgetown University, nel suo volume Forms of Empire:
The Poetics of Victorian Sovereignty, indaga la posizione dell’Inghilterra
come impero globale concentrandosi sulle reti di coloni e cittadini che
hanno scritto le loro visioni di civilizzazione stando ai margini dell’im-
pero''. Da piu lati, il testo in maniera originale esplora il modo in cui
cittadini britannici disseminati in territori lontani dalla nazione, che
si consideravano parte integrante del paese d’origine pur essendone
permanentemente separati, abbiano lavorato per ricomporre una im-
magine di impero che includesse le loro voci.

La ricerca di Hensley offre una visione ampia della problematica,
affermandosi come quadro teorico per la lettura delle contraddizioni
dell’impero. La questione centrale ¢ il paradosso tra le idee vittoriane
di progresso e la violenza apparentemente inevitabile insita nello Stato
vittoriano. Per illuminare questa domanda, il libro analizza gli elemen-
ti letterari che «riconfigurano I'impasse concettuale strutturante della
modernita liberale»'?, concentrandosi sulla loro capacita unica di «ge-
nerare una serie di concetti eccedenti gli input ideologici che li hanno
determinati»'®. Tristemente gli esiti della ricerca fanno emergere una
contraddizione al centro delle idee vittoriane di legge e ordine'. In

9 Cfr. Teodoro Tagliaferri, Legittimare Uimpero britannico: Nazionalismo, cosmopoliti-
smo e missione cvilizzatrice, «Contemporanea», XX, 2017, 239-62; Bernard Porter, The
Absent-minded Imperialists: Empire, Society and Culture in Britain, Oxford University Press,
Oxford 2004; Miles Taylor, Imperium et Libertas? Rethinking the Radical Critique of Imperi-
alism during the Nineteenth Century, <Journal of Imperial and Commonwealth History»,
XIX, 1991, 1-23.

10 Per una comprensione del problema cfr. Kenneth Bourne (ed.), The Foreign
Policy of Victorian England 1830-1902, Clarendon Press, Oxford 1970; Muriel E. Cham-
berlain, Pax Britannica? British Foreign Policy 1789-1914, Longman, London 1988; David
Brown, Palmerston and the Politics of Foreign Policy, 1846-55, Manchester University Press,
Manchester 2002.

"' Nathan K. Hensley, Forms of Empire. The Poetics of Victorian Sovereignty, Oxford
University Press, Oxford 2016.

12 Tvi, 18.

1% Tvi, 19.

" L’indagine di Hensley trova il suo apice nel confronto tra la poesia di Swinbur-
ne e la crisi legale di Morant Bay. L’intervento contro la ribellione di Morant Bay ri-



30 Rino La Delfa

tempi di emergenza, lo Stato poteva invocare la legge marziale, esen-
tandosi dalle consuete disposizioni giuridiche attraverso un sistema che
doveva essere regolato, dal di sopra, dalla legge'®. Cosi facendo, la ne-
cessita dell’ordine vittoriano consentiva una legge al di fuori della leg-
ge, un sistema che legittimava la violenza nei confronti di quei cittadini
dell'impero per i quali lo status giuridico era sempre in evoluzione.
Hensley collega questa contraddizione con le istanze di ribellione della
poesia di Swinburne, dimostrando come quella antinomia abbia creato
un mondo strutturato dalla distruzione che riduce tutto in uno'®.

Non e dunque casuale che nel dibattito sul gentleman, lungo I’eta
vittoriana, il lemma cessasse di distinguere solo una designazione so-
ciale o di classe per ricadere, e doversi confrontare, all’interno della
sfera etica'’. C’era infatti una componente morale insita nel concetto

velo una contraddizione nel cuore delle idee vittoriane di legge e ordine. Sulla spinta
della sanguinosa repressione, sotto la legge marziale, dei contadini giamaicani ribelli
nel novembre 1865, la classe politica inglese discusse ferocemente le implicazioni mo-
rali, legali e politiche di quegli eventi. A meta dicembre, il “Comitato per la Giamaica”,
una coalizione di filantropi evangelici, intellettuali laici e politici radicali, fece pres-
sione sul governo britannico affinché indagasse su quanto era accaduto in Giamaica,
se vi fosse stato un grave abuso dell’autorita statale e se il governatore della Giamaica,
Edward Eyre, potesse essere penalmente responsabile dell’esecuzione sommaria del
suo ex antagonista politico, il politico giamaicano George Gordon. Sulla stampa quo-
tidiana e periodica e negli ambienti politici, la controversia sulla Giamaica ¢ stata ri-
costruita principalmente come una questione legale, se cioé un governatore coloniale
britannico avesse I’autorita legittima di sospendere la legge civile e di sottoporre i pri-
gionieri a un processo sommario e all’esecuzione. Cfr. Rande W. Kostal, A Jurisprudence
of Power Victorian Empire and the Rule of Law, capitolo 1: “The Country of Law’: Reconstruct-
ing the Morant Bay Uprising in England, Oxford University Press, Oxford 2005, 23-68.

5 Hensley, Forms of Empire, 188.

16 Ivi, 188: la controversa collezione di testi poetici, Poems and Ballads, di Alger-
non Ch. Swinburne, pubblicata nel 1866, e divenuta nota all’opinione pubblica per
la violazione frontale di alcuni tabu, nel confronto con i fatti di Morant Bay, spinge
Hensley a dichiarare che: «this excessive and lawless poetics is also a lawful and orderly
one, a contradiction the poem freezes within its own presentation in ways that defeat
logics of non-contradiction and identity and press instead toward irresolvable dialectic
intertwinement».

17 Cfr. Philip Mason, The English Gentleman: the Rise and Fall of an Ideal, William
Morrow & Company, London 1982; Joanne Begiato, Between Poise and Power: Embodied
Manliness in 18th and 19h Century British Culture, <Transactions of the Royal Historical
Society» XXVI, 2016, 125-47; Ead., Manliness in Britain, 1760-1900: Bodies, Emotion and
Material Culture, Manchester University Press, Manchester 2020.



La complessa definizione di gentleman in Newman 31

che lo rendeva difficile e ambiguo da definire per gli stessi vittoriani, i
cui innumerevoli tentativi richiamano gli sforzi di nomi'® come Walter
Scott, John Ruskin, John Stuart Mill, Samuel Smiles, Charles Dickens,
Rudyard Kipling, William Makepeace Thackeray, Thomas Carlyle, Eli-
zabeth Cleghorn Gaskell, Thomas and Matthew Arnold e personaggi
come Thomas Hughes" e Charles Kingsley”, ideologi del “Cristiane-

' Gioverebbe certamente soffermarsi per interrogare gli scritti di diversi autori
dell’epoca la cui riflessione si confronta con le istanze etiche provocate dalla difficol-
ta di identificare una nozione di gentleman in rapida evoluzione sociale non senza le
inevitabili antinomie. Cfr. Christine Berberich, The Image of the English Gentleman in
Twentieth Century Literature, Routledge, London 2007; Stephen Greenblatt, Introduc-
tion The Victorian Age, in Stephen Greenblatt et alii (eds.), The Norton Anthology of British
Literature, Volume E, 9th edition, Norton, New York 2012, (1* ediz. 1962); James A.
Mangan, James Walvin (eds.), Manliness and Morality: Middle-Class Masculinity in Britain
and America, 1800-1940, St. Martin’s Press, New York 1987.

¥ Thomas Hughes (1822-1896) ¢ stato un giurista, attivista e romanziere inglese,
noto soprattutto come autore di uno dei romanzi giovanili piu popolari dell’epoca,
Tom Brown’s Schooldays, Macmillan & Co, Cambridge 1857, seguito da Tom Brown at
Oxford, Macmillan & Co, Cambridge 1861. Essi furono pensati con I’obiettivo di diffon-
dere gli ideali del movimento religioso inteso come Muscular Christianity, sorto in In-
ghilterra a meta del XIX secolo, caratterizzato dalla passione per il dovere patriottico,
la disciplina, il sacrificio di sé, la mascolinita e la bellezza morale e fisica dell’atletica.
Questi racconti generazionali narrano il processo di educazione del protagonista at-
traverso la pratica sportiva introdotta nelle scuole pubbliche dopo le riforme di Tho-
mas Arnold. Un altro scritto di Hughes, particolarmente rilevante per la costruzione
della mascolinita e il suo rapporto con la fede anglicana, ¢ The Manliness of Christ, Mac-
millan and Co., London 1879. Il libro, come dichiarato nell’introduzione, ha I’intento
di legittimare la mascolinita degli aderenti cristiani coinvolti nei movimenti sociali.
Venticinque anni dopo I’esordio della Muscular Christianity e la proliferazione di altri
gruppi religiosi come la Young Men’s Christian Association, Hughes registra in molti
settori sociali una certa deficienza di carattere e di coraggio dei leader e dei discepoli
di queste istituzioni. Cfr. Mary Angela Schwer, Imperial Muscular Christianity. Thomas
Hughes’s Biography of David Livingstone, in Gary Day (ed.), Varieties of Victorianism: The
Uses of a Past, Palgrave Macmillan, Basingstoke 1998, 25-39; Hugh McLeod, The ‘Sports-
man’ and the ‘Muscular Christian’, in Patrick Pasture et alii (eds.), Gender and Christianity
in Modern Europe: Beyond the Feminization Thesis, Leuven University Press, Leuven 2012,
85-105.

2 Charles Kingsley (1819-1875) ¢ stato un ecclesiastico della Chiesa d’Inghilterra,
docente universitario, attivista sociale, storico e romanziere. E particolarmente asso-
ciato al socialismo cristiano, al Working Men’s College, noto anche come St Pancras
Working Men’s College, o Camden College, e alla formazione di cooperative di lavoro
che fallirono ma portarono alle riforme del lavoro dell’era progressista. Fu amico e
corrispondente di Charles Darwin. Tra le sue opere, cfr. Charles Kingsley, Sermons



32 Rino La Delfa

simo Muscolare”, una tendenza culturale che si € manifestata in modi
diversi ed ¢ stata sostenuta da varie figure e chiese?'. Il dibattito su cosa
costituisse un gentleman imperverso in molti contesti, ma in nessun altro
fu contestato cosi ferocemente come nella stessa letteratura vittoriana,
comparendo in opere diverse come In Memoriam di Alfred Tennyson e
i romanzi di Dickens e Thackeray*. Anche John Henry Newman (Lon-

Jor the Times, Macmillan, London 1898; Id., Discipline and Other Sermons, Macmillan,
London 1890, 308; Id., Westminster Sermons, Macmillan, London 1890, 54-5; Id., Village
Sermons and Town and Country Sermons, Macmillan, London 1907, 19; Id., The Good News
of God, Macmillan, London 1908, 170-2. Nell’intento di diffondere ed egemonizzare
il suo ideale di virilita, in linea con le tesi evoluzioniste, Kingsley pubblico diversi
romanzi ad alto contenuto didattico rivolti ai bambini e ai giovani. Tra questi vale
ricordare: Id., Alton Locke, Chapman and Hall, London 1850; Id., Hypatia, John Parker,
London, 1853; Id., Westward Ho!, Macmillan, Macmillan & Co, Cambridge 1855; Id.,
The Water Babies, Macmillan, London & Cambridge 1863. Essi attestano quali debbano
essere gli attributi dell’autentico gentleman cristiano: divenuto un perfetto esemplare
della “razza” anglosassone, difendera la sua terra e i suoi ideali senza rinunciare alla
sua fede anglicana.

21 Oltre a quelli di Charles Kingsley e Thomas Hughes, basterebbe sfogliare la
cospicua produzione di scritti a sostegno della causa, come ad esempio, Hugh Stowell
Brown, Manliness, in Lectures Delivered Before the Young Men’s Christian Association in
Exeter Hall, 1857-58, J. Nisbet, London 1858, pp. 1-41; John Benjamin Figgis, Manli-
ness, Womanliness, Godliness, S. W. Partridge, London 1861. Per comprendere il senso
e lo sviluppo del fenomeno del Cristianesimo Muscolare, cfr. Nick J. Watson, Stuart
Weir, Stephen Friend, The Development of Muscular Christianity in Victorian Britain and
Beyond, «Journal of Religion and Society», VII, 2005, 1-21; Donald E. Hall, Muscular
Christianity: Embodying the Victorian Age, Cambridge University Press, Cambridge 1994.
Il volume mette a fuoco i legami ideologici tra il Cristianesimo Muscolare e I’opera
di romanzieri e saggisti, tra cui Kingsley, Emerson, Dickens, Hughes, MacDonald e
Pater, ed esplora I'uso di immagini di corpi maschili iper-mascolinizzati che avevano
il fine di rappresentare ideali sociali e anche fisici. Nel complesso in eta vittoriana, il
Cristianesimo Muscolare si colloca al centro di questioni di genere, classe e identi-
ta nazionale, a questo scopo, cfr. Keith McClelland, Masculinity and the ‘Representative
Artisan’ in Britain, 1850-1900, in Michael Roper, John Tosh (eds.), Manful Assertions:
Masculinities in Britain since 1800, Routledge, London 1991, 86-7, 97. Consistente e di
rilievo ¢ la ricerca sull’argomento esibita nelle opere di John Tosh, A Man’s Place: Mas-
culinity and the Middle-class Home in Victorian England, Yale University Press, New Haven
1999; Id., Gentlemanly Politeness and Manly Simplicity in Victorian England, «Transactions
of the Royal Historical Society» XII, 2002, 455-72; 1d., What Should Historians Do with
Masculinity?, cit., 179-202; 1d., The History of Masculinity, cit., 17-34. Cfr. Anche Begiato,
Between Poise and Power, cit.,125-47.

22 Cfr. David Castronovo, The English Gentleman: Images and Ideals in Literature and
Society, cit., 114-7. Anche, Alfred Tennyson, In Memoriam A.H.H., Moxon, London 1850,



La complessa definizione di gentleman in Newman 33

dra, 21 febbraio 1801-Edgbaston, 11 agosto 1890) si inserisce nella sua
discussione.

Imperversando sulla stampa e nella sfera pubblica britannica a
partire dagli anni Trenta del XIX secolo, I’appassionato dibattito sul
gentleman influenzo profondamente il movimento di riforma che at-
traversava le aule del mondo accademico vittoriano?. Al di 1a delle sue
molteplici rappresentazioni e delle mode letterarie, la retorica del gent-
leman vittoriano, incarnando un sogno di ordine e il suo codice etico,
“quasi una religione”, un culto subcristiano, che attua il programma di
rinnovamento spirituale dispiegato nel passaggio da una designazione
di rango a una costellazione di qualita morali, si spinge fino all’identifi-
cazione del gentleman dell’educazione con il gentleman della religione?’.
L’impulso verso la moralita, al di sopra del diritto di classe, che inizio
a connotare la figura del gentleman alla fine del Settecento si tradusse
nella posizione di centralita acquisita dalla religione all’interno dell’i-
dea di gentleman durante I’eta vittoriana. La preminenza accordata alle
scuole pubbliche e alle universita come “fabbriche di personaggi” e

poem CXI, 116; Damian Love, Hengist’s Brood: Tennyson and the Anglo-Saxons, <The Re-
view of English Studies», LX, 2009, 460-74; John Killham, Tennyson and Victorian Social
Values, in Daniel J. Palmer (ed.), Writers and their Background: Tennyson, G. Bell and
Sons, London 1973, 165-80; Charles Dickens, Sketches of Young Gentlemen, Chapman
and Hall, London 1838; Id., Oliver Twist, Bentley, London 1838; Id., Great Expectations,
Chapman & Hall, London 1861; Mahmut Terci, The Gentleman of Birth: Oliver Twist,
«European Journal of Language and Literature», IV, 2016, 104-16; Michael Cordell
(ed.), Critical Essays on Great Expectations, G. K. Hall, Boston 1990, 24, 34; Catherine
Peters, Thackeray’s Universe: Shifting Worlds of Imagination and Reality, Oxford University
Press, New York 1987; Ann Monsarrat, An Uneasy Victorian: Thackeray the Man, Dodd,
Mead & Co., New York 1980.

2 Cfr. Robert D. Anderson, Universities and Elites in Britain since 1800, Macmillan,
London 1992; Paul R. Deslandes, Oxbridge Men: British Masculinity and the Undergraduate
Experience, 1850-1920, Indiana University Press, Bloomington 2005, specialmente il
capitolo 2.

2 Cfr. Norman Vance, The Sinews of the Spirit. The Ideal of Christian Manliness in
Victorian Literature and Religious Thought, Cambridge University Press, Cambridge 1985,
31-9; Michele Cohen, “Manners” Make the Man: Politeness, Chivalry, and the Construction
of Masculinity, 1750-1830, «Journal of British Studies», LIV, 2005, 312-29; Michael Cur-
tin, Propriety and Position, a Study of Victorian Manners, Garland, New York 1987; James
Eli Adams, Dandies and Desert Saints: Syles of Victorian Masculinity, Cornell University
Press, Ithaca 1995.



34 Rino La Delfa

microcosmi della societa® ebbe ripercussioni sul tessuto religioso della
Gran Bretagna vittoriana, stimolato da diverse correnti di riforma: il
metodismo, il movimento di Oxford, I’evangelicalismo e il Cristianesi-
mo Muscolare, dove spesso si confondera con le ragioni dell’utilitari-
smo a fini pratici, del suprematismo etnico e del latitudinarismo nella
religione®.

Prima di prendere in esame I’apporto di Newman sul tema del gent-
leman, ritengo necessario illuminare quello che potrebbe chiamarsi
I'inverosimile, se non paradossale, rapporto tra Newman e Kingsley,
allo scopo di comprendere alcune dinamiche che avranno potuto in-
fluenzare il corso degli eventi e indurre Kingsley ad accentuare una
visione di gentleman volutamente e diametralmente opposta a quella

% Cfr. Heather Ellis, “The Nakedness of Boy Nature”: Anticipating Manhood at the En-
glish Public School in the Early Nineteenth Century, «Sextant», XXVII, 2009, 177-91; Clive
Griggs, The Influence of British Public Schools on British Imperialism, «British Journal of
Sociology of Education», XV, 1994, 129-36: si tratta della recensione di due opere di
Paul John Rich, Elixir of Empire: English Public Schools, Ritualism, Freemasonry and Impe-
rialism, Regency Press, London 1989, e Chains of Empire: English Public Schools, Masonic
Cabalism, Historic Causality, and Imperial Clubdom, Regency Press, London 1991; anche
Wally Seccombe, Patriarchy Stabilized: The Construction of the Male Bread-Winner Norm in
Nineteenth-Century Britain, «Social History», XI, 1986, 53-76; James A. Mangan, “Man-
ufactured” Masculinity: Making Imperial Manliness, Morality and Militarism, Routledge,
London 2013, 153-4.

% Cfr. McLeod, The ‘Sportsman’ and the ‘Muscular Christian’, cit., 95; 1d., Religion,
Politics and Sport in Western FEurope, ¢.1870-1939, in Stewart J. Brown et alii (eds.),
Religion, Identity and Conflict in Britain: From the Restoration to the Twentieth Century,
Ashgate, Farnham 2013, 195-213; cfr. ancora il volume di Norman Vance, The Sinews
of the Spirit, cit., secondo cui gli ideali di virilita cristiana alla base della Muscular
Christianity, che hanno innescato una tendenza molto diffusa tra predicatori e scrit-
tori dell’epoca vittoriana, trovano la loro origine nel pensiero sociale e religioso di
Samuel T. Coleridge, Thomas Carlyle, Frederick D. Maurice e Thomas Arnold. Il
testo mostra come Kingsley e Hughes abbiano sviluppato i propri ideali di virilita
cristiana prendendo spunto da questo contesto per rispondere in modo deciso ai
problemi del loro tempo provocati da disordini sociali, rancore religioso, guerre
e malattie. D’altra parte questa ¢ anche I’epoca che consente alla classe media vit-
toriana nel suo contesto domestico, commerciale e politico di perseguire carriere
socialmente ed economicamente rilevanti che, oltre a concedere notevole distin-
zione negli specifici ambiti professionali, permette di aspirare a entrare nel mondo
politico a Westminster, cfr. Martin J. Daunton, “Gentlemanly Capitalism” and British
Industry, 1820-1914, «Past and Present», CXXII, 1989, 119-58; Howard L. Malchow,
Gentlemen Capitalists: the Social and Political World of the Victorian Businessman, Stanford
University Press, Stanford 1992.



La complessa definizione di gentleman in Newman 35

di Newman, pur ricalcandone i tratti principali e tuttavia relegandola
dentro un assioma esclusivamente e fatalmente religioso®.

Quando alla fine del 1863, in modo del tutto inatteso, Newman
venne a conoscenza di un’accusa infamante sollevata da Kingsley nei
suoi confronti, in una recensione sul MacMillan’s Magazine a uno dei
dodici volumi della History of England (1858-1870) di James Anthony
Froude, fu immediatamente chiaro, anche a chi segui la vicenda at-
traverso la stampa, che Newman non conoscesse personalmente il suo
detrattore®®. Temendo l'iniziativa di un arrivista alle prime armi, rac-
conta: «I said to myself, “Here is a young scribe, who is making him-
self a cheap reputation by smart hits at safe objects”»*. L’accusa di
Kingsley recitava: «Truth for its own sake has never been a virtue with
the Roman clergy. Father Newman informs us that it need not be, and
on the whole ought not to be ... Whether his notion be doctrinally
correct or not, it is, at least, historically so»*. Segui una diatriba epi-
stolare, tra dicembre del 1863 e gennaio del 1864, raccolta e pronta-
mente pubblicata in un opuscolo, mediante cui Newman dimostrava
a Kingsley I'infondatezza della sua accusa’. Da questo scontro, vo-
lendo illustrare la sincerita del cammino che lo aveva condotto alla
Chiesa di Roma, avra origine solo qualche mese dopo il capolavoro

27 Cfr. Walter E. Houghton, The Issue Between Kingsley and Newman, <Theology To-
day», IV, 1947, 80-101; Thomas L. Robertson, Jr., The Kingsley-Newman Controversy and
the Apologia, <Modern Language Notes», LXIX, 1954, 564-9; Susan Dorman, Hypatia
and Callista: The Initial Skirmish between Kingsley and Newman, «Nineteenth-Century Fic-
tion», XXXIV, 1979, 173-93.

% Cfr. John Henry Newman, Mr Kingsley and Dr. Newman: A Correspondence on the
Question whether Dr. Newman Teaches that Truth is no Virtue?, Longmans and Green, Lon-
don 1864. Si tratta di un opuscolo contenente la descrizione degli eventi e la docu-
mentazione integrale della corrispondenza intercorsa tra la fine di dicembre 1963
e la fine di gennaio 1964 tra Newman, ’Editore e Kingsley. All’opuscolo pubblicato
da Newman rispose Charles Kingsley, What, Then, Does Dr. Newman Mean: A Reply to a
Pamphlet Lately Published by Dr. Newman, MacMillan and Co, London and Cambridge
1864. Cfr. Wilfrid Philip Ward, The Life of John Henry, Cardinal Newman Based on His
Private Journals and Correspondence, 2 voll., Longmans, Green, and Co., London 1912,
I, 1-2; Ian Ker, John Henry Newman: A Biography, Oxford University Press, Oxford and
New York 2009, 533-4.

¥ Newman, Mr. Kingsley and Dr. Newman, cit., 10.

30 Ivi, 7.

8 Ivi, 1-21.



36 Rino La Delfa

letterario e spirituale, Apologia pro vita sua, che porra definitivamente
fine alla controversia™.

Eppure piu tardi, nel 1877, affiorera un’altra accusa anteriore ai
fatti del 1864, risalente al 1851, mossa da Kingsley a sfavore di Newman
e dei membri del Movimento di Oxford, della quale essi non potevano
saper nulla perché confidata in una lettera privata pubblicata postu-
ma nell’epistolario di Kingsley. Per tanti motivi si potrebbe sospettare
dell’originalita del passo in questione, e supporre che probabilmente
possa essere stato inserito nella lettera solo dopo la sua morte avvenuta
nel 1875, in vista della pubblicazione degli scritti epistolari e autobio-
grafici che di fatto apparvero nella forma di una biografia curata dalla
moglie Frances Eliza F. Kingsley, e pubblicata in due volumi nel 1877%,
Nel primo volume, al capitolo VIII, riservato agli anni 1851-1852, quan-
do Kingsley aveva 31 anni*, la curatrice dedica una parte, modesta nei
contenuti e discontinua nella trattazione, a quella che chiama la Romi-
sh Question™. In tal contesto, scrivendo a un anonimo rettore di cam-
pagna, Charles Kingsley azzarda dei commenti alquanto calunniosi su
Newman e i membri del Movimento di Oxford. I frammenti di testi ap-
parentemente destinati al prete di campagna vengono cosi introdotti
dalla curatrice: «The following extracts from some letters to a country
rector, personally unknown to him, who wrote to consult him about
social politics and the Romish question, are placed together, though
written at intervals»*°. Il frammento in questione ¢ abilmente accosta-
to ad altri che richiamano l'agitazione scatenatasi nel 1850 contro la
cosiddetta Papal Aggression, per via della restaurazione in Inghilterra
e Galles della gerarchia cattolica con il breve apostolico di papa Pio
IX, Universalis Ecclesiae, emanato il 29 settembre 1850%, in conseguen-

2 John Henry Newman, Apologia Pro Vita Sua: Being A Reply to a Pamphlet Enti-
tled “What, Then, Does Dr. Newman Mean?”, Longman, Green, Longman, Roberts and
Green, London 1864. Cfr. Id., Apologia pro vita sua. The Two Versions of 1864 & 1865
Preceded by Newman’s and Kingsley’s Pamphlets, with an Introduction by Wilfrid Ward, Henry
Froude, Oxford University Press, London 1913.

» Frances Eliza F. Kingsley (ed.), Charles Kingsley: His Letters and Memories of his Life,
2 voll., J.F. Taylor and Co., New York 1900, I, 217-8.

3 Tvi, 1, 203- 29.

»® 1Ivi, I, 214 passim.

% Ivi, I, 215.

% Pio IX, Bolla pontificia Universalis Fcclesiae, 29 settembre 1850, «Pii IX Pontificis
Maximi Acta», Pars prima, Romae, 1854, 235-46.



La complessa definizione di gentleman in Newman 37

za della promulgazione nel 1829 della legislazione sull’emancipazio-
ne cattolica, ovvero il Roman Catholic Relief Act 1829 conosciuto anche
come Catholic Emancipation Act 1829. 1’iniziativa fu accolta da una diffu-
sa ostilita e molti la definirono un atto di “aggressione papale™®.

In genere membri della Chiesa anglicana non lesinarono sforzi
per offuscare e screditare il Movimento di Oxford, noto anche come
Movimento Tractariano. Esso godeva della presenza attiva di Newman,
convertitosi al cattolicesimo nel 1845, e di Edward Bouverie Pusey, e
lo scopo era quello di recuperare le tradizioni di una Chiesa primitiva
a lungo sospirata, in cui il celibato e la vita comunitaria erano con-
siderati elementi caratterizzanti della sua identita®. Particolarmente
sprezzanti nei confronti di cio che consideravano I'effeminatezza del
pensiero alla base dell’'impegno tractariano e cattolico-romano per il
celibato, queste convinzioni non furono sempre comprese € accettate
dalle file anglicane che, per consolidare e legittimare la propria posi-
zione, ricorsero a un’accesa e persistente campagna di discredito dei
postulati romani, utilizzando le questioni di genere come strumento di
delegittimazione. Il problema consisteva nell’attaccare il cattolicesimo
in maniera lesiva e ingiuriosa mediante il ricorso a peculiari pregiudizi
sul genere femminile accostati a singoli e gruppi, stigmatizzando cosi

% L’abrogazione dei Test Acts (1828), L’approvazione del Catholic Relief Act (1829)
e del Reform Bill (1832), preannunciarono il conferimento di una nuova fisionomia,
marcatamente aconfessionale, al Parlamento britannico, producendo, almeno secon-
do una parte dei fedeli anglicani, effetti pericolosamente destabilizzanti per la co-
scienza religiosa nazionale. In particolare il Roman Catholic Relief Act del 1829, noto
anche come Catholic Emancipation Act, elimino le barriere sacramentali che impediva-
no ai cattolici romani del Regno Unito di accedere al Parlamento e alle alte cariche
giudiziarie e statali.

% T Tractariani di Oxford avevano cercato di far rivivere nella Chiesa le tradizioni
della “Chiesa antica e indivisa” nella dottrina, nella liturgia e nella devozione. I loro
insegnamenti includevano I’autorita divina e I'indipendenza spirituale della Chiesa, la
dottrina del ministero e dei sacramenti e il rifiuto del liberalismo religioso e del razio-
nalismo. Al centro del Movimento di Oxford c’era anche un forte senso di stupore di-
nanzi al mistero nella religione, un apprezzamento per la poesia e il simbolismo come
veicoli della verita religiosa. Una caratteristica del primo Movimento di Oxford era la
prevalenza, tra i suoi seguaci maschi, di amicizie intense e manifeste. Questi rapporti
non erano considerati innaturali dai contemporanei, poiché amicizie forti erano ab-
bastanza comuni all’epoca nelle comunita esclusivamente maschili della scuola pub-
blica e dell’'universita. Cio che era insolito nella cerchia di John Henry Newman era
I'importanza data al celibato e la conseguente fondazione di confraternite religiose.



38 Rino La Delfa

la loro fede come debole e malata. I massimi rappresentanti del clero
cattolico venivano bollati come poco virili e persino omosessuali*.

Kingsley pare farne cenno quando esprime nella lettera in esame
la sua avversione nei confronti del Movimento di Oxford in questi ter-
mini: «In all that school, there is an element of foppery — even in dress
and manner; a fastidious, maundering, die-away effeminacy, which is
mistaken for purity and refinement; and I confess myself unable to
cope with it, so alluring is it to the minds of an effeminate and luxuri-
ous aristocracy; neither educated in all that should teach them to dis-
tinguish between bad and good taste, healthy and unhealthy philoso-
phy or devotion»*'. Quando presumibilmente Kingsley scriveva questo
commento la parabola del Movimento era scemata, cosi come il suo
influsso. La sua compilazione e la successiva divulgazione dimostrano
la temperie sociale e I’acrimonia personale nel cui circolo il commento
e stato pensato e impiegato. I suoi biografi affermano che Kingsley leg-
gesse tutto quello che Newman scriveva, ma ¢ incontestabile che i due
non si conoscessero*. Proprio questo deve voler significare qualcosa
nell’atto di soppesare, se non l'autenticita, almeno I'attendibilita del
passo.

James F. Dorrill, gia titolare della cattedra di inglese all’University
of South Alabama, ricostruisce altri aspetti di questa competizione pa-
radossalmente unilaterale, delle volte degenerata in rivalita, condotta a
distanza da Kingsley nei confronti di Newman®. Tra questi aspetti, indi-
vidua e approfondisce la somiglianza e le divergenze tra la fine dell’ot-
tavo discorso di Newman dato all’Universita di Dublino nel 1852* e

4 Cfr. Edward Robert Norman, Anti-Catholicism in Victorian England, George Allen
and Unwin, London 1968, 107-10; David Hilliard, UnEnglish and UnManly: Anglo-Ca-
tholicism and Homosexuality, «Victorian Studies», XXV, 1982, 181-210.

' Frammento di una lettera a destinario sconosciuto, Eversley, January 26, 1851,
in Frances Eliza F. Kingsley (ed.), Charles Kingsley, cit., I, 217-8.

2 Cfr. Robert Bernard Martin, The Dust of Combat: A Life of Charles Kingsley, Norton,
New York 1960, 76.

# Cfr. James F. Dorrill, Newman’s and Kingsley’s Gentlemen, «\Newman Studies Jour-
nal», XII, 2015, 4-13.

* Due anni prima di essere nominato rettore dell’Universita Cattolica di Dubli-
no (1854), Newman tenne una serie di conferenze sull’educazione, poi confluite nel
suo testo sull’ldea di universita (1852-1873). Cfr. John Henry Newman, Discourse 8,
“Knowledge Viewed in Relation to Religion,” in The Idea of a University, Longmans,
Green, and Co., London 1907, 208-11. Questa ¢ ’edizione da cui sono tratte tutte le
citazioni di questo lavoro



La complessa definizione di gentleman in Newman 39

un sermone di Kingsley predicato nel 1855 a Eversley dal titolo “The
True Gentleman™®, stabilendo che «if any direct literary influence was
involved in Kingsley’s sermon, it would have to be the result of his ac-
quaintance with Newman’s eighth discourse, to which he may have in-
tended his work as a direct response»*. Ciononostante la scelta del tito-
lo suppone la convinzione del predicatore di voler proporre la propria
come la visione veritiera e percio definitiva del gentleman. Nel prosie-
guo apparira evidente che aver fuso la dimensione naturale, politica e
culturale dell’'uomo con il fattore religioso ha fatto si che in Kingsley la
religione fosse fagocitata da un concetto di religiosita secolare, a stento
distinguibile dal naturalismo con plumbee sfumature di integralismo.
Diversamente da Newman che postula I’esistenza di un gentleman non
necessariamente cristiano, per Kingsley non v’é gentleman che non sia
britannico, cristiano e... muscolare. Le loro marcate differenze riguar-
do al concetto di naturale e di soprannaturale sono a loro volta alla
base delle loro diverse concezioni del “gentleman”.

Dinanzi alla complessita delle istanze sociali, culturali, politiche e
religiose che circondavano il concetto di gentleman inglese, non sor-
prende che Newman abbia scelto di proporre una propria riflessione.
Il concetto per sua parte riassumeva trasversalmente tutta quella serie
di problematiche con cui egli stesso si era confrontato da ecclesiastico
della Chiesa anglicana, che avrebbe voluto maggiormente attrezzata
allo scopo di controbilanciare le spinte individualiste e materialistiche
dell’'imperialismo e del liberalismo nella religione; da accademico ed
educatore a Oxford, dove il suo impegno pedagogico venne presto
abortito, oltre che per controversie sul metodo educativo anche da
contrasti politici che inerivano all’ambiente universitario; da membro
ispiratore del Movimento di Oxford, innescato da un susseguirsi di scel-
te governative che in qualche misura riproponevano il problema dei
rapporti Chiesa e Stato nel paese in cui, almeno formalmente, la nasci-
ta dell’'una era stata imprescindibilmente concomitante alla definizio-
ne dell’altro; e da cittadino britannico, deluso dall’interferenza dello
Stato nelle questioni ecclesiastiche*’. Nel 1845 si converte al cattolice-

# Charles Kingsley, Sermon 20, “The True Gentleman,” in Sermons for the Times,
cit., 262-77.

* Dorrill, Newman’s and Kingsley’s Gentlemen, cit., 5.

47 Per un quadro prospettico della complessitd di questi aspetti in Newman nel
periodo preso in considerazione, cfr. Rino La Delfa, «What dost thou here?» Gregorio di



40 Rino La Delfa

simo e non molto tempo dopo viene nominato rettore dell’Universita
Cattolica di Dublino con il compito di fondarla. E in quel contesto che
pronuncia quei discorsi che scolpiscono una visione alta e insieme uni-
versale dell’idea di gentleman®.

2. Ilgentleman di Newman

Va presto detto che in Newman la descrizione dettagliata del tipo
ideale di gentleman, appare in primo luogo nei suoi scritti sull’Oratorio
del 1847 e del 1848%, e compare in secondo luogo, e solo parzialmente,
quattro e cinque anni dopo, nei Discorsi di Dublino del 1852%, che a
loro volta confluiranno nella redazione del saggio sull’Idea di Universi-
ta (1852-1873)'. Nella prefazione Newman precisa di aver scritto la sua
Idea of a University principalmente allo scopo di rivolgersi a cattolici, e

Nazianzo e John Henry Newman in Sicilia tra immaginazione poetica e narrazione autobiografica,
in Vincenzo Lombino, Arianna Rotondo (a cura di), Ospitalita, itinerari e pellegrinaggi
nella Sicilia del Primo Millennio, Rubettino, Soveria Mannelli 2025, 213-56, qui 216-30.

* Per una rassegna degli studi sul profilo del gentleman intellettuale di Newman
cfr. David J. DeLaura, Victorian Prose: A Guide to Research, Modern Language Associa-
tion of America, New York 1973, 135-41; Id., Arnold and Newman: Humanism and the
Oxford Tradition, in Hebrew and Hellene in Victorian England: Newman, Arnold and Pater,
University of Texas Press, Austin and London 1969, 5-80; Charles L. O’Donnell,
Newman’s “Gentleman”, Longmans, Green and Co., New York 1916, 9-10; Raffaella
Antinucci, Cardinal Newman, the Victorian Gentleman, and a New Idea of a University,
«Rivista di Studi Vittoriani», XXX, 2011, 69-82; Gustavo Generani, Decalogo para la
Jormacion de un gentleman. Sermones ensayisticos del cardenal Newman, «Orbis Tertius»,
IV, 2001, 101-6.

* Cfr. John Henry Newman, Newman the Oratorian. His Unpublished Oratory Papers,
Placid Murray (ed.), Gill and Macmillan, Dublin 1969, 10, 26, 145, 188, 190-1, 321-2.

% Cfr. John Henry Newman, Discourses on the Scope and Nature of University Educa-
tion: Addressed to the Catholics of Dublin, James Duffy, Dublin 1852.

1 Cfr. John Henry Newman, The Idea of a University Defined and Illustrated: 1. In Nine
Discourses Delivered to the Catholics of Dublin, II. In Occasional Lectures and Essays Addressed
to the Members of the Catholic University. Cfr. lan Ker, The Idea of a Catholic University, «Lou-
vain Studies», XXI, 1996, 203-15; Robert G. Gassert, The Christian Character according to
Cardinal Newman. A Study of His Ideal of Catholic Higher Education, Dissertazione dotto-
rale pro man., P. Universitas Gregoriana, Romae 1958, 59-60; Paolo Zerbi, John Henry
Newman e lidea di universita, in Massimo Marcocchi (a cura di), John Henry Newman,
Vita e Pensiero, Milano 1991, 85-102.

Arthur Dwight Culler, The Imperial Intellect. A Study of Newman’s Educational Ideal,
Yale University Press, New Haven and London 1965, 50-2.



La complessa definizione di gentleman in Newman 41

in particolare ai cattolici irlandesi*®. Lo afferma apertamente in questo
passaggio in cui si chiede quali debbano essere i vantaggi dell’erezione
di una universita cattolica a Dublino: «Quali sono questi vantaggi? Ri-
peto, consistono in una sola parola nella cultura dell’intelletto. Deru-
bati, oppressi e messi da parte, i cattolici in queste isole non sono stati
in grado per secoli di intraprendere il tipo di educazione necessaria
per 'uomo di mondo, lo statista, il proprietario terriero o I’opulento
gentleman»">.

In apertura dichiara che il tipo di gentleman da lui propugnato ¢
nettamente diverso da qualsiasi nozione ristretta o fantasiosa, che, in
un modo o nell’altro, trova riscontro nel concetto di “gentleman ingle-
se”?*. 11 gentleman di Newman si distacca da quel modello problematico
di gentleman che egli ritiene si stia affermando nel «concetto inglese di
Universita... la fabbricazione di una tipologia obsoleta di umana natu-
ra retaggio di feudalesimo»’.

Chiarisce che I'obiettivo dell’educazione universitaria non € tanto
il progresso, quanto la diffusione della conoscenza umana attraverso
I'insegnamento. Si puo dire che la nozione di conoscenza di Newman
sia al tempo stesso coerente e diversa dalle convinzioni dei suoi con-
temporanei. Nel quinto dei discorsi che compongono la prima parte

2 Cfr. Dan McCartney, Newman and the Catholic University of Ireland, «<Doctrine and
Life», LI, 2001, 91-8; Katherine O’Donnell, The Gentleman in Newman'’s Idea of a Univer-
sity: A Genderless Model for Irish Catholics, «Irish Quarterly Review», CXII, 2023, 169-79.

% Newman, Idea, cit., Preface, XV: «<What are these advantages? I repeat, they are
in one word the culture of the intellect. Robbed, oppressed, and thrust aside, Catho-
lics in these islands have not been in a condition for centuries to attempt the sort of
education which is necessary for the man of the world, the statesman, the landholder,
or the opulent gentleman».

 Cfr. ivi, XI: «This being undeniable, it is plain that, when he suggests to the
Irish Hierarchy the establishment of a University, his first and chief and direct object
is, not science, art, professional skill, literature, the discovery of knowledge, but some
benefit or other, to accrue, by means of literature and science, to his own children;
not indeed their formation on any narrow or fantastic type, as, for instance, that of an
“English Gentleman” may be called, but their exercise and growth in certain habits,
moral or intellectual».

% Ivi, X: For instance, some persons may be tempted to complain, that I have
servilely followed the English idea of a University, to the disparagement of that Knowl-
edge which I profess to be so strenuously upholding; and they may anticipate that an
academical system, formed upon my model, will result in nothing better or higher
than in the production of that antiquated variety of human nature and remnant of
feudalism, as they consider it, called “a gentleman”».



42 Rino La Delfa

dell’opera “La conoscenza ¢ un fine in sé¢”°, Newman elogia il sapere
liberale — cioe¢ il sapere di un autentico gentleman — come “un fine in
sé”, non tanto superiore, quanto distinto dal perseguimento di uno
scopo utilitaristico. Come dichiarera nel settimo discorso in cui tratta
“La conoscenza vista in relazione alle competenze professionali™, il
suo unico fine non ¢ quello di produrre un buono studioso.

Un’universita non ¢ un luogo di nascita di poeti o di autori immortali, di
fondatori di scuole, di governanti di colonie o di conquistatori di nazioni.
Non promette una generazione di Aristoteli o di Newton, di Napoleoni o di
Washington, di Raffaelli o di Shakespeare, anche se tali miracoli della natura
sono stati gia ospitati all’'interno dei suoi recinti. Non si contenta nemmeno di
formare il critico o lo scienziato, I’economista o I'ingegnere, sebbene anche
questi siano compresi nel suo raggio d’azione. Ma la formazione universitaria
¢ il grande mezzo ordinario per un fine grande ma ordinario; mira a elevare
il tono intellettuale della societa, a coltivare la coscienza pubblica, a purifi-
care il gusto nazionale, a fornire principi autentici all’entusiasmo popolare
e obiettivi concreti all’aspirazione popolare, a conferire ampiezza e sobrieta
alle idee dell’epoca, a facilitare ’esercizio del potere politico e a perfezionare
i rapporti della vita privata®.

Il fine della formazione universitaria € la creazione di un «caratte-
re etico, che I'intelletto coltivato formera, a prescindere dal principio
religioso»". Ne consegue che, dando forma alla mente, «I’educazione
liberale fa non il cristiano, non il cattolico, ma il gentleman»:

% Ivi, Discourse 5, “Knowledge its Own End”, 99-123.

57 vi, Discourse 7, “Knowledge Viewed in Relation to Professional Skill”, 151-78.

% Ivi, 177-8: «A University is not a birthplace of poets or of immortal authors, of
founders of schools, leaders of colonies, or conquerors of nations. It does not promise
a generation of Aristotles or Newtons, of Napoleons or Washingtons, of Raphaels or
Shakespeares, though such miracles of nature it has before now contained within its
precincts. Nor is it content on the other hand with forming the critic or the experi-
mentalist, the economist or the engineer, though such too it includes within its scope.
But a university training is the great ordinary means to a great but ordinary end; it
aims at raising the intellectual tone of society, at cultivating the public mind, at puri-
fying the national taste, at supplying true principles to popular enthusiasm and fixed
aims to popular aspiration, at giving enlargement and sobriety to the ideas of the age,
at facilitating the exercise of political power, and refining the intercourse of private
life».

% Ivi, Discourse 8, 211; cfr. ivi, Discourse 6, “Knowledge Viewed in Relation to
Learning”, 147: «Let it be clearly understood, I repeat it, that I am not taking into ac-
count moral or religious considerations; I am but saying that that youthful community



La complessa definizione di gentleman in Newman 43

Ammetto, anzi ribadisco, ... ritengo che la Conoscenza abbia il suo fine in sé.

. insisto su questo punto: € un vero errore caricarla di virta o di religione
come di abilita tecniche. ... La conoscenza € una cosa, la virtu € un’altra; il
buon senso non ¢ la coscienza, la raffinatezza non € 1’'umilta, e nemmeno
ampiezza e correttezza di giudizio sono fede. La filosofia, per quanto illumi-
nata, per quanto profonda, non esercita alcun controllo sulle passioni, non
influisce sui desideri, non infonde impulsi vitali. L’educazione liberale non fa
il cristiano, né il cattolico, ma il gentleman®™.

La variante di gentleman che Newman propone come obiettivo rea-
lizzabile per i cattolici irlandesi e inglesi, sta dunque in contrasto con
un metodo educativo centrato su un approccio utilitaristico a fini pra-
tici, etici e religiosi, a suo tempo incoraggiato da diverse correnti di ri-
forma religiosa come il metodismo, il movimento di Oxford, I’evange-
licalismo, il Cristianesimo Muscolare. Nel confronto con gli scopi a cui
erano orientate le proposte pedagogiche correnti, il profilo educativo
tratteggiato da Newman ¢ caratterizzato dall’enfasi data non tanto alle
competenze pratiche conseguite quanto agli effetti che la conoscenza
produce sia nella personalita dell’individuo che nel suo ambiente so-
ciale®. Sebbene tradizionalmente venga considerato un manifesto del
gentleman lo schizzo abbozzato nell’ottavo discorso, penso che la par-
te finale del settimo lo rivaleggi meritatamente perché spiega I'effetto
prodotto dalla conoscenza nella composizione del suo tratto umano:

E I’educazione che da a un uomo una chiara e consapevole visione delle pro-
prie opinioni e dei propri giudizi, una stabilita nell’elaborarli, un’eloquen-
za nell’esprimerli e una forza nell’incoraggiarli. Gli insegna a vedere le cose
come sono, ad andare dritto al punto, a districare una matassa di pensieri, a

will constitute a whole, it will embody a specific idea, it will represent a doctrine, it will
administer a code of conduct, and it will furnish principles of thought and action».

% Ivi, Discourse 5, 120: «I admit, rather I maintain, what they have been urging,
for I consider Knowledge to have its end in itself. For all its friends, or its enemies,
may say, I insist upon it, that it is as real a mistake to burden it with virtue or religion
as with the mechanical arts. ... Knowledge is one thing, virtue is another; good sense is
not conscience, refinement is not humility, nor is largeness and justness of view faith.
Philosophy, however enlightened, however profound, gives no command over the pas-
sions, no influential motives, no vivifying principles. Liberal Education makes not the
Christian, not the Catholic, but the gentleman».

1 Cfr. Ian Ker, The Achievement of John Henry Newman, Notre Dame University Press,
Notre Dame 1990, 121; Theodore Hoeftken, John Henry Newman on Liberal Education,
Maryhurst, Kirkwood 1946; Gerard Magill, Newman on Liberal Education and Moral Plu-
ralism, «Scottish Journal of Theology», XLV, 1992, 45-64.



44 Rino La Delfa

individuare ci6 che ¢ un sofisma e a scartare cio che ¢ irrilevante. Lo prepara
a ricoprire con credibilita qualsiasi incarico e a padroneggiare con facilita
qualsiasi argomento. Gli mostra come adattarsi agli altri, come calarsi nel loro
stato d’animo, come trasmettere loro il proprio, come influenzarli, come tro-
vare un’intesa con loro, come tollerarli. Si trova a suo agio in qualsiasi am-
biente sociale, riesce ad avere un terreno comune con tutte le classi sociali; sa
quando parlare e quando tacere; sa conversare, sa ascoltare; sa fare una do-
manda pertinente e trarre una lezione al momento giusto, anche quando non
ha nulla da impartire; ¢ sempre pronto, ma mai d’intralcio; ¢ un compagno
piacevole e su cui si puo fare affidamento; sa quando essere serio e quando
scherzare, e ha un tatto infallibile che gli permette di scherzare con grazia e
di essere serio con efficacia. Ha il respiro di una mente che vive in se stessa,
mentre vive nel mondo, e che ha risorse per la sua felicita nel proprio paese
anche quando non puo viaggiare all’estero. Ha una dote che lo accompagna
in pubblico e lo sostiene in privato, senza la quale la fortuna é volgare e con la
quale I'insuccesso e la delusione assumono un fascino particolare®.

Per niente incline all’audacia e a prodezze eroiche, il gentleman di
Newman non combattera ogni giusta causa € non assoggettera la terra.
Nemmeno emerge necessariamente come un campione cristiano, ma
¢ I’esempio della tolleranza e dell’ecumenismo: «Se € un miscredente,
sara talmente maturo e di larghe vedute da non permettersi di ridico-
lizzare la religione o di agire contro di essa; e tanto decisamente saggio
da non essere intransigente o fanatico pur nella sua incredulita... E

52 Ivi, Discourse 7, 177-8: «It is the education which gives a man a clear conscious
view of his own opinions and judgments, a truth in developing them, an eloquence in
expressing them, and a force in urging them. It teaches him to see things as they are,
to go right to the point, to disentangle a skein of thought, to detect what is sophistical,
and to discard what is irrelevant. It prepares him to fill any post with credit, and to
master any subject with facility. It shows him how to accommodate himself to others,
how to throw himself into their state of mind, how to bring before them his own, how
to influence them, how to come to an understanding with them, how to bear with
them. He is at home in any society, he has common ground with every class; he knows
when to speak and when to be silent; he is able to converse, he is able to listen; he
can ask a question pertinently, and gain a lesson seasonably, when he has nothing to
impart himself; he is ever ready, yet never in the way; he is a pleasant companion, and
a comrade you can depend upon; he knows when to be serious and when to trifle, and
he has a sure tact which enables him to trifle with gracefulness and to be serious with
effect. He has the repose of a mind which lives in itself, while it lives in the world, and
which has resources for its happiness at home when it cannot go abroad. He has a gift
which serves him in public, and supports him in retirement, without which good for-
tune is but vulgar, and with which failure and disappointment have a charm».



La complessa definizione di gentleman in Newman 45

un amico della tolleranza religiosa»®. Nell’intero saggio sull’Universi-
ta, Newman enfatizza il potenziale “operativo” generato dall’istruzione
universitaria come forza civilizzatrice in grado di realizzare il piu alto
obiettivo sociale, quello di forgiare i gentlemen con 1'esplicito scopo di
addestrarli a ricoprire meglio i loro rispettivi ruoli nella vita, e di ren-
derli piu intelligenti, capaci, membri attivi della societa.

Nel suo pregevole studio sul tema del gentleman in Newman, Raffa-
ella Antinucci, Ordinario di letteratura inglese presso I’'Universita degli
Studi di Napoli “Parthenope,” prende I’abbrivio dall’ottavo discorso,
per puntualizzare il rapporto tra la religione e quella che Newman
chiama «religione della ragione», o «religione [...] del filosofo, dello
studioso e del gentleman»®. Ricorda che nei discorsi precedenti New-
man aveva gia trattato il posto della teologia in relazione alle altre bran-
che del sapere, e che nel quinto discorso aveva chiarito la distinzione
tra conoscenza e virtu e crescita nella fede, prevedendo per I’'universita
e la Chiesa due compiti e ambiti d’azione diversi. A sostegno richiama
il commento dello studioso e biografo di Newman, Ian Ker, per il quale
cio che Newman discute nel pit famoso dei suoi discorsi, «<non € tanto
il rapporto tra cultura intellettuale e religione, quanto tra la religione
della cultura intellettuale e la religione stessa»®.

A questo proposito, I’aspetto piu evidente che, nell’analisi della An-
tinucci, differenzia il gentleman di Newman dalle varianti di Cristiane-
simo Muscolare di Kingsley, Hughes e Thomas Arnold risiederebbe,
sorprendentemente, nella sua potenziale natura “non cristiana”. La
studiosa afferma che «Whilst the newly convert obviously sponsors a
Catholic gentleman, stating that “he even seems like a disciple of Chris-

% Ivi, Discourse 8, 210: «Nowhere shall we find greater candour, consideration,
indulgence: he throws himself into the minds of his opponents, he accounts for their
mistakes. He knows the weakness of human reason as well as its strength, its province
and its limits. If he be an unbeliever, he will be too profound and large-minded to
ridicule religion or to act against it; he is too wise to be a dogmatist or fanatic in his
infidelity. He respects piety and devotion; he even supports institutions as venerable,
beautiful, or useful, to which he does not assent; he honours the ministers of religion,
and it contents him to decline its mysteries without assailing or denouncing them. He
is a friend of religious toleration, and that, not only because his philosophy has taught
him to look on all forms of faith with an impartial eye, but also from the gentleness
and effeminacy of feeling, which is the attendant on civilization».

5 Tvi, 181-3, 195, 200; Raffaella Antinucci, Cardinal Newman, cit., 75-6.

% Tan Ker, John Henry Newman, cit., 388, citato nel suo studio da Antinucci, Cardi-
nal Newman, cit., 75-6.



46 Rino La Delfa

tianity itself”, he is forward looking in denying that he is necessarily
one»%. Le lezioni irlandesi, quindi, fanno luce su come, nel suo modo
di sostituirsi alla religione, il codice etico del gentleman abbia tratto dal
cristianesimo molti dei suoi punti piu sottili. In definitiva, essendo una
creazione della civilta, piuttosto che del cristianesimo, il gentleman istru-
ito di Newman ¢ I’esempio lapalissiano di una crescita dell’individuo e
della sua comunita sociale che cammina pari passo con I’apprensione
della conoscenza. Per spiegare questo, la studiosa ritiene opportuno e
indispensabile I'appello all’analogia con il principio che muove il Sag-
gio sullo Sviluppo della Dottrina Cristiana (1845), pubblicato anni prima.
Newman condivideva il principio evolutivo evidente in natura, appli-
candolo prima alla religione e poi alla conoscenza umana. Coinciden-
do I’educazione con un progressivo apprendimento della conoscenza,
il gentleman di Newman cosi risulta essere tutt’altro che un prodotto
finito®.

Questo basterebbe a diradare I'idea acriticamente invalsa secondo
cui il gentleman, come prodotto caratteristico di Oxford e del suo ideale
di conoscenza liberale, una descrizione frequente adoperata a prescin-
dere dal suo contesto, costituisca per Newman il suo ideale positivo di
essere uomo. La sua visione va molto oltre, come e possibile evincere in
questo passaggio chiarificatore:

E bene essere un gentleman, & bene avere un intelletto coltivato, un gusto de-
licato, una mente candida, equa, spassionata, un portamento nobile e cortese
nella condotta di vita... ma ancora, ripeto, non sono garanzia di santita e nem-
meno di coscienza, possono attagliarsi all’'uomo di mondo, al dissoluto, al sen-
za cuore — piacevole, ahime, e attraente come appare quando se ne adorna®.

I1 passaggio riconduce all’attenzione delle apparenti incongruenze
dell’Idea di Universita che, secondo alcuni, non sembrano correlarsi in

% Tvi, 78.

7 Tvi, 80.

% Newman, /dea, cit., Discourse 5, 120-1: «Itis well to be a gentlemen, it is well to
have a cultivated intellect, a delicate taste, a candid, equitable, dispassionate mind,
a noble and courteous bearing in the conduct of life; — these are the connatural
qualities of a large knowledge; they are the objects of a University; I am advocating,
I shall illustrate and insist upon them; but still, I repeat, they are no guarantee for
sanctity or even for conscientiousness, they may attach to the man of the world, to
the profligate, to the heartless, — pleasant, alas, and attractive as he shows when
decked out in them».



La complessa definizione di gentleman in Newman 47

modo coerente®; come mai, cio¢, da una parte Newman abbia avvertito
la necessita di includere I'insegnamento religioso in un programma di
studi universitari, e come sia possibile, dall’altra, continuare a sostene-
re che I'obiettivo di un’universita possa rimanere la coltivazione della
mente, piuttosto che la formazione professionale, etica o religiosa. Sta
proprio in questa tensione il decisivo significato della sua proposta, la
cui spiegazione va cercata nella critica che Newman oppone alla conce-
zione britannica di gentleman™.

A partire dalla sua riflessione, potrebbe dirsi che nell’insieme la
sua valutazione maturi a partire da tre circostanze tra loro correlate.
La prima ¢ legata al sistema educativo inglese altamente competitivo,
che Newman vedeva come fonte di vanita e orgoglio. Con un tocco di
sarcasmo commentera come i gentlemen prodotti da quel sistema:

Presi da soli, sembrano essere cido che non sono; a distanza paiono tutto virtu,
mentre visti da vicino a lungo andare la loro doppiezza é svelata; e per questo
sono comunemente accusati di simulazione e ipocrisia, non, ripeto, per colpa
loro, ma perché i loro professori e i loro ammiratori si ostinano a prenderli
per quello che non sono, attribuendo loro una stima priva di merito™.

La seconda riguarda la dissoluzione dell’approccio umanistico alla
conoscenza che, secondo lui, distoglieva I'attenzione dello studente
dall’oggetto della conoscenza, con lo stupore che esso avrebbe dovu-
to suscitare, indirizzandola verso la contemplazione dell’individuo che
veniva coltivato dalla conoscenza. Nel nono discorso distingue la lette-
ratura dalla religione e dalla scienza sulla base dei loro rispettivi conte-
nuti, ossia Dio e la natura. La letteratura, in questo contesto, ¢ definita
come «il libro dell'uomo»". Ma come puo la letteratura dell’'uomo pec-

% Cfr. ad esempio Fergal P. McGrath, Newman’s University, Idea and Reality, Browne
& Nolan, Dublin 1951, 291.

" Cfr. Gerhard Dautzenberg, Newman’s Kritik am Gentleman-Ideal, <Theologie und
Glauben», L, 1960, 101-10.

' Newman, Idea, cit., Discourse 5, 121: «Taken by themselves, they do but seem to
be what they are not; they look like virtue at a distance, but they are detected by close
observers, and on the long run; and hence it is that they are popularly accused of pre-
tence and hypocrisy, not, I repeat, from their own fault, but because their professors
and their admirers persist in taking them for what they are not, and are officious in
arrogating for them a praise to which they have no claim».

2 Ivi, Discourse 9, “Duties of the Church towards Knowledge”, 219: «There are
three great subjects on which Human Reason employs itself: — God, Nature, and Man:
and theology being put aside in the present argument, the physical and social worlds



48 Rino La Delfa

catore collocarsi al centro dell’insegnamento universitario? La rispo-
sta di Newman fa appello all’obiettivo essenziale dell’universita, che ¢
quello di preparare gli uomini ad affrontare questo mondo. Dato che
I’'universita non € né un convento, né un seminario, ma «un luogo per
preparare gli uomini del mondo al mondo», il nutrimento “pagano”
della civilta rappresentato dai classici sembra fornire la migliore guida
al gentleman per farsi strada sulla terra tra i suoi simili”.

Infine, e soprattutto, il difetto insuperabile della cultura umanisti-
ca che, per Newman, risiede nell’incapacita di fornire «alcun mezzo
per trascendere i limiti dell’'uomo naturale». Uno degli scopi princi-
pali (anche se generalmente assai ignorato) dell’ldea di Universita di
Newman ¢ quello di mettere in guardia circa il rischio, per il soggetto
dotato dei frutti di un’educazione liberale, di confondere le sue effet-
tive virtu naturali con le essenziali virtu cristiane, infinitamente pit im-
portanti’®. Le qualita incoraggiate da un ideale naturale, incoraggiate
dalla «religione della filosofia», rimangono rigorosamente indifferenti
dinanzi alle istanze radicali della vita: possono svilupparsi «a prescinde-
re dal principio religioso», e in parte aiutano e in parte distorcono lo
sviluppo del cattolico. Si possono trovare sia nei santi che nei nemici
della religione™.

remain. These, when respectively subjected to Human Reason, form two books: the
book of nature is called Science, the book of man is called Literature. Literature and
Science, thus considered, nearly constitute the subject-matter of Liberal Education».
Cfr. Brian Martin, Literature and Religion, in_John Henry Newman. His Life & Work, Paulist
Press, New York and Mahwah 1990, 142-57.

™ Cfr. ivi, 232: «For why do we educate, except to prepare for the world? Why do
we cultivate the intellect of the many beyond the first elements of knowledge, except
for this world? Will it be much matter in the world to come whether our bodily health
or whether our intellectual strength was more or less, except of course as this world is
in all its circumstances a trial for the next? If then a University is a direct preparation
for this world, let it be what it professes. It is not a Convent; it is not a Seminary; it is a
place to fit men of the world for the world».

™ Cfr. Philip Boyce, Christian Perfection in the Writings of Cardinal Newman, <Ephe-
merides Carmeliticae», XXIV, 1973, 215-90; Cyril O’Regan, John Henry Newman and the
Argument of Holiness, «\Newman Studies Journal», IX, 2012, 52-74.

5 Cfr. Newman, Idea, cit., Discourse 8, 211: «Such are some of the lineaments of
the ethical character, which the cultivated intellect will form, apart from religious prin-
ciple. They are seen within the pale of the Church and without it, in holy men, and in
profligate; they form the beau-ideal of the world; they partly assist and partly distort the
development of the Catholic». Cfr. anche Joseph Dunne, Newman Now: Re-examining



La complessa definizione di gentleman in Newman 49

Per quanto la teologia non entri in modo diretto nel concetto di
gentleman di Newman, essa lo fa in modo indiretto. Lo si puo meglio co-
gliere attraverso una comparazione delle posizioni divergenti e irricon-
ciliabili tra lui e Kingsley, che al contrario sembra piegare la teologia
alle sue idee in modo esplicito. Quando tratta la dimensione naturale
dell'uomo, Newman fa appello alla coscienza. La coscienza non signi-
fica che il soggetto sia il criterio decisivo di fronte alle pretese dell’au-
torita, in un mondo in cui la verita & assente e si sostiene mediante il
compromesso tra esigenze del soggetto ed esigenze dell’ordine sociale.
A tal proposito afferma:

La coscienza ha diritti perché ha doveri; ma in quest’epoca, per una larga
parte del pubblico ¢ proprio in nome del diritto e della liberta di coscienza
che ci si sottrae alla coscienza, che s’ignora che vi ¢ un Legislatore e Giudice,
che ci si dichiara indipendenti da obblighi che non si vedono. Diventa allora
lecito accettare qualunque religione, o nessuna, accettare questa cosa o un’al-
tra [...] vantarsi di essere al di sopra di tutte le religioni, e di essere critici
imparziali di ciascuna di esse™.

La coscienza nel rapporto con la ragione aiuta I'uomo nella cogni-
zione della legge naturale. Questa abilita gli esseri umani a discernere
il bene e il male con la sola forza della ragione. Pertanto, ¢ del tutto
possibile che il gentleman di Newman, plasmato dagli abbondanti van-
taggi di un’educazione liberale, mostri tratti etici che possono sembra-
re equivalenti a virtu religiose, ma che non lo sono, € non possono es-
serlo, considerata la cultura puramente secolare che li ha originati. Per
quanto questo gentleman possa essere un apprezzabile esempio dell’alto
livello di condotta perseguibile nell’ordine naturale, e per quanto I'in-

the Concepts of “Philosophical” and “Liberal” in The Idea of a University, «British Journal of
Educational Studies», LIV, 2006, 412-28.

76 John Henry Newman, A Letter Addressed to the Duke of Norfolk on Occasion of M.
Gladstone’s Recent Expostulation, in 1d., Certain Difficulties Felt by Anglicans in Catholic
Teaching, 2 voll., Longmans, Green, and Co., London 1850, II, 250: «Conscience has
rights because it has duties; but in this age, with a large portion of the public, it is the
very right and freedom of conscience to dispense with conscience, to ignore a Lawgiv-
er and Judge, to be independent of unseen obligations. It becomes a licence to take
up any or no religion, to take up this or that and let it go again, to go to church, to
go to chapel, to boast of being above all religions and to be an impartial critic of each
of them. Conscience is a stern monitor, but in this century it has been superseded by
a counterfeit, which the eighteen centuries prior to it never heard of, and could not
have mistaken for it, if they had. It is the right of self-will».



50 Rino La Delfa

segnamento cattolico sostenga che la legge naturale sia essa stessa di
origine divina, Newman chiarisce che i mezzi naturali da soli non sono
in grado di conseguire un fine soprannaturale’. Sebbene sostenga che
il percorso di crescita intellettuale che conduce al tipo di gentleman da
lui delineato sia uno degli obiettivi principali di un’universita, egli in-
siste sul fatto che anche un siffatto gentleman, in assenza di motivazioni
religiose che eleverebbero i suoi doni naturali al livello soprannaturale,
rimane un semplice filosofo™.

Kingsley non ammetteva alcuna differenza sostanziale tra naturale
e soprannaturale. Egli sposo una sorta di “cristologia universalista”, un
postulato del latitudinarismo, che sosteneva il coinvolgimento diretto e
intimo di Dio in questioni comunemente considerate naturali. Questa
grazia redentrice ¢ cosl potente e pervasiva che, per Kingsley, la con-
sueta distinzione tra virti naturale e soprannaturale € priva di signifi-
cato. «Ai nostri giorni, dichiara, in troppi non esitano a considerare la
semplice giustizia e la normale onesta come virta naturali, che (cosi di-
cono) I'uomo puo avere senza la grazia di Dio, e a fare una distinzione
tra queste virtu naturali e gli effetti dello Spirito di Dio; il che non solo
non si trova nella Scrittura, ma € contraddetto dalla Scrittura dall’inizio
alla fine»™. Allo stesso modo, Kingsley credeva che non ci fosse una
vera differenza tra legge fisica e legge morale. Poiché il Dio della natu-
ra e il Dio della grazia sono identici, ¢ un’idea sbagliata, secondo lui,
considerare 1 cosiddetti eventi naturali come manifestazioni di basso
livello del suo potere semplicemente perché sono ordinari e meno im-
pressionanti degli eventi rari e straordinari considerati soprannaturali.

7 Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, I-11, q. 92, a. 2, parla di «inclinazione
naturale a conoscere la verita su Dio, e a vivere in societa»; Dio ha dato questa luce al
momento della creazione. Cfr. Newman, /dea, cit., 183-8.

8 Ivi, Discourse 8, 196-7. Cfr. James C. Livingstone, Christiany and Culture in New-
man’s Idea of a University, in Gerard Magill (ed.), Discourse and Context. An Interdisciplin-
ary Study of John Henry Newman, Southern Illinois University Press, Carbondale and Ed-
wardsville 1993, 95-108; Giuseppe Bonvegna, Per una ragione vivente. Cultura, educazione
e politica nel pensiero di John Henry Newman, Vita e pensiero, Milano 2008.

™ Charles Kingsley, Sermon XXIV, “The Likeness of God”, in Discipline and Other
Sermons, cit., 308: «In our day, there are too many who do not hesitate to look down on
plain justice, and plain honesty, as natural virtues, which (so they say) man can have
without the grace of God, and make a distinction between these natural virtues and
the effects of God’s spirit; which is not only not to be found in Scripture, but is contra-
dicted by Scripture from beginning to end».



La complessa definizione di gentleman in Newman 51

Queste premesse spiegano le ragioni della sostanziale differenza
delle posizioni di Newman rispetto a quelle del suo contesto e ne rive-
lano la continuita di significato oltre le mode e le esigenze dei tempi.
Per Newman, essere un gentleman cristiano non vuol dire non avere le
buone qualita di un gentleman che si rispetti. Tuttavia, nessuna perfe-
zione naturale, nemmeno la raffinatezza della cultura e la completezza
formale del gentleman — ideali che esercitarono una invincibile attra-
zione sullo stesso Newman — potevano essere all’altezza degli standard
della santita evangelica™.

Il progredire della cultura e della civilta tende a rifinire 'uomo dal
punto di vista intellettuale e a produrre una religione dalla condotta
formale corretta, dai gusti eleganti, dai rapporti onesti e dal compor-
tamento decoroso e ordinato. Newman riconosce le buone qualita e le
eccellenze del gentleman, ma rimane convinto che gli manchi qualcosa,
segnatamente 1’aspetto soprannaturale.

Nella sua riflessione si possono percio distinguere due modi di es-
sere un gentleman: il semplice gentleman e il gentleman cristiano. E ne-
cessario tenere a mente questa distinzione per evitare di fraintendere
molte delle affermazioni di Newman al riguardo. Secondo lui infatti il
gentleman possiede buone qualita naturali, ma poiché non le informa
con la carita divina e non le sviluppa in uno spirito di fede per mezzo
della grazia soprannaturale, queste virtu naturali presto regrediscono
nella superficialita, nel formalismo e nella finzione. Le principali obie-
zioni di Newman al modo di essere del semplice gentleman riguardano
il fatto che egli si affidi esclusivamente alla natura e alla cultura; abbia
una visione errata del peccato; la decenza e le formalita esteriori da lui
siano apprezzate piu dell’amore interiore e della fede; I’attaccamento a
una vita comoda e viziata lo renda avverso alla mortificazione suggerita
dal Vangelo, finendo per fraintendere la conoscenza e I’erudizione con
la virta®.

8 Cfr. Jan Hendrik Walgrave, Newman the Theologian. The Nature of Belief and Doc-
trine as Exemplified in His Life and Works, Geoffrey Chapman, London 1960, 35-6; Fran-
cis H. Davis, Preface, Louis Bouyer, Newman. His Life and Spirituality, Burns & Oates,
London 1958, XI.

81 Cfr. Newman, Idea, cit., Discourse 8, 196-7: «The final exhibition of the Religion
of Reason is visible in the insensibility of conscience, in the ignorance of the very idea
of sin, in the contemplation of his own moral consistency, in the simple absence of
fear, in the cloudless self-confidence, in the serene self-possession, in the cold self-sat-
isfaction, we recognize the mere Philosopher».



52 Rino La Delfa

La debolezza fondamentale del gentleman nel giudizio di Newman ¢
di essere il prodotto della natura e della civilta. Si comporterebbe come
tale anche se il Vangelo non fosse mai stato predicato o se il cristianesi-
mo non fosse la sua religione nativa. La religione di un semplice gent-
leman, come quella di un filosofo umanista, non ¢ in grado di elevarsi
al di sopra della perfezione della natura.

Il gentleman come prodotto culturale appartiene alla religione della
societa, la quale altro non ¢ che una religione dell’apparenza. L’essen-
za del peccato in questa prospettiva non coincide con la disobbedienza
ai dettami della coscienza e alla legge di Dio, ma si manifesta nel ter-
rore di essere scoperti dalla societa nell’atto di compiere cio che essa
ritiene e decide esser empio ai suoi occhi. La morale, non entrando in
tal modo nella sfera delle azioni private dell’'uomo, ¢ pensata solo in
tensione sociale. Infatti, la religione della societa potrebbe spingere
I’'uomo a limare le sue asperita, ma la sua morale si rivelerebbe impo-
tente a curarne il male che cova sotto ’apparenza esteriore. Per questo
motivo, secondo Newman, occorre che siano la grazia, la fede e la cari-
ta divina a trasformare ed elevare la vita e I'attivita del semplice gentle-
man in quella del gentleman cristiano.

Conclusione

Individuando i contorni inconfondibili del gentleman di Newman,
non solo siamo in grado di comprendere meglio i valori che ispirano
I’'universita ideale di Newman, ma possiamo anche apprezzare come
egli volesse posizionare abilmente I’'Universita Cattolica d’Irlanda nel
contesto dei dibattiti culturali sulla maschilita che animavano la Gran
Bretagna vittoriana all’apice delle sue potenze coloniali e della relativa
sua missione civilizzatrice, in particolare I’emergente Muscular Christia-
nity che stava diventando sempre piu visibile come movimento patriar-
cale etnico bianco suprematista in Gran Bretagna e in tante altre regio-
ni dell'impero.

Di fronte a un discorso civilizzatore anglocentrico tipico della pro-
spettiva vittoriana, che implicava ’accettazione del colonialismo, la si-
stematizzazione del caos attraverso la costruzione di centri gerarchici,
I’eliminazione della pluralita del sapere, I'esercizio del controllo so-
ciale, morale e religioso sull’individuo, la proposta di Newman, me-
diata dalla sua figura del gentleman, emerge come deterrente culturale
a difesa di una minoranza religiosa e non solo, del liberalismo politi-



La complessa definizione di gentleman in Newman 53

co-economico, di una teoria della conoscenza aperta, di una dinamica,
plurale.

Degno rappresentante della modernita ottocentesca, il pensiero di
Newman ¢ il risultato di un confronto tra la stabilita delle sue idee e la
forza liberatoria e plurale che sembra definire la figura del gentleman,
personaggio antidogmatico il cui termine ¢ la versatilita dell’intelletto
e la saggezza di accettare qualsiasi posizione.






Markus Krienke”

1 cattolici e la democrazia in Germania tra ‘800 e *900:
una storia dv conflitts e incrvilimento

«Ma soprattutto a quell’Uno,

a quel piccolo cosi grande,

sia portato un giubilante evviva!
Possa, dopo anni di lotta,

incoronato di gloria, presto condurci
come vincitori fuori dalla battaglia»'.

1. Introduzione: lidentita del Zentrum come partito “dei cattolici” nell’ Impero
tedesco

Quella del Zentrum ¢ piu che una “storia nella storia”, cio¢ un epi-
sodio all’interno della “democratizzazione” del popolo tedesco prima
sotto la monarchia costituzionale prussiana degli Hohenstaufen — cioe,
quando di democrazia certamente non si poteva parlare nel senso pro-
prio della parola anche se il primo parlamento della Paulskirche a Fran-
coforte nel 1848/49, pur nel suo fallimento, ha segnato indelebilmente
la coscienza politica dei tedeschi — e poi nella Repubblica di Weimar
(1919-1933). Senza tale espressione partitica del cattolicesimo politico
fino al 1933, la sua storia politica non sarebbe del tutto comprensibile,
avendo giocato il Centro un ruolo sempre di protagonista, sia come
seconda frazione piu grande nel Reichstag, fino alla Grande Guerra, per
affermarsi poi, nonostante il suo 12%, come un partito leadera Weimar
(fece parte di tutti i governi dal 1919 al 1932, e quattro dei dieci cancel-

* Facolta Teologica — Lugano.

! «La canzone della Piccola Eccellenza», intonata durante i raduni dei cattolici
(Katholikentage) tra il 1885 e il 1891, riportata da Wilhelm Ribhegge, Der Kulturkampf,
Windthorst und die Entstehung der Zentrumspartei. Der Katholikentag in Miinster 1885, «We-
stfalische Zeitschrift — Zeitschrift fiir vaterlandische Geschichte und Altertumskunde»,
CLXVII, 2017, 101-126, qui 123 (tutte le traduzioni, se non indicato diversamente,
sono dell’autore di questo saggio).



56 Markus Krienke

lieri in quegli anni erano del Centro). La storia del Centro racconta al
tempo stesso il modo in cui Stato e Chiesa cattolica definivano il loro
rapporto nella nuova situazione politica creatasi nel 1870/71, e in cui i
cattolici si sono situati — prima come “antagonisti” e poi come “cittadi-
ni” —nel nuovo Reich della Germania. In questo modo hanno senz’altro
contribuito al fatto che la Chiesa cattolica e le parti cattoliche della
popolazione potevano integrarsi nella nuova realta moderna del regno
protestante, aiutando in generale la conciliazione tra cattolicesimo e
modernita con I'affermazione della coscienza laica del cristiano, rico-
nosciuta poi definitivamente dal Concilio Vaticano II”. Si tratta di una
storia di incivilimento non solo per il passaggio del cattolicesimo alla
modernita — la sua affermazione come parte della societa civile — ma
anche per il contributo che i cattolici stessi davano per superare uno
«stato di rozzezza» dello Stato tedesco, sia sul lato del riconoscimento
delle minoranze — in primis dei cattolici — sia su quello dei diritti e del
parlamentarismo del tutto in fieri, sostituendo lo «stato di rozzezza» con
una «forza superiore» ossia la «prudenza» che orienta la politica a princi-
pi’. Per Rosmini le istituzioni della societa moderna erano certamente
adatte a portare la societa a nuovi livelli di civilizzazione — gia per il
semplice fatto che il «principio della libera concorrenza, mantenuto
secondo cio che prescrive il diritto di ragione, salva la societa da tutte
le ingiustizie della stessa societa»* —la quale doveva pero anche impedi-

2 Cfr. Rudolf Uertz, Die Lerngeschichte des Katholizismus hinsichtlich moderner freiheit-
licher Rechts- und Verfassungsideen: Die ,,personalistische Wende* der katholischen Kirche, in:
K. Gabriel et alii (eds.), Religionsfreiheit und Pluralismus. Entwicklungslinien eines
katholischen Lernprozesses (Katholizismus zwischen Religionsfreiheit und Gewalt, 1),
Schoéningh, Paderborn et alii 2010, 99-114, qui 108.

* Antonio Rosmini, Filosofia della politica, a cura di M. d’Addio (Ediz. crit., 33), Citta
Nuova, Roma-Stresa 1997, 112.

* 1d., Filosofia del diritto, 4 voll., a cura di M. Nicoletti e F. Ghia (Ediz. crit., 27-284),
Citta Nuova, Roma-Stresa 2013-2015, II, 2267 titolo (IV, 493). Bisogna sottolineare,
pero, che per Rosmini questo stesso progresso moderno era possibile grazie all’azione
sociale-culturale del cristianesimo: «se ne’ nostri tempi prevale I’economia e prevale
insieme la ricchezza [...] ¢ perché la ragione umana si ¢ riformata pel corso di duemi-
la anni; perché il Cristianesimo ha portato la luce nel mondo; e perché i predicatori
del Vangelo [...] hanno eccitata I'industria di pari passo che hanno aumentata I'in-
telligenza, e per mezzo della virti hanno condotte le umane ricchezze, in una parola
hanno migliorati gli uomini» (Id., Esame delle opinioni di Melchiorre Gioia in favor della
moda, in: id., Sulla felicita. Saggi su Foscolo, Gioia, Romagnosi, a cura di P. P. Ottonello
[Ediz. crit., 54], Citta Nuova, Roma-Stresa 2011, 123-174 qui 138).



1 cattolici e la democrazia in Germania tra "800 e *900 57

re che tali dinamiche sfociassero in un consumismo individualistico e
disgregante della societa’. Esattamente per tale dinamica sta emblema-
ticamente il Zentrum.

Nel dibattito sull’evoluzione storica del partito si contrasta fino ad
oggl una prospettiva che vede la dinamica di “incivilimento” in quella
trasformazione a “partito politico” attraverso il suo allontanamento dal-
la base confessionale e la consapevolizzazione della sua struttura socia-
le®, con una che si oppone alla relativizzazione della centralita dell’e-
lemento cattolico, negando dunque che si potesse identificare con la
sua dimensione civile-repubblicana. Ci si pone anche una seconda que-
stione interpretativa rilevante, ossia che il Centro, nel difendere i valori
cristiano-cattolici, difese una propria identita cioe agiva pro domo sua,
oppure combatteva veramente per un ordine politico-giuridico rego-
lato secondo gli stessi valori”? Questa domanda si pone certamente in
un momento storico in cui il consenso cristiano di base non esiste piu,
per cui il punto di vista particolaristico, cioe “di partito”, rispetto a tale
riferimento, ¢ diventato inaggirabile: ma tanto piu al centro dell’inte-
resse entra la questione come questa mediazione tra le due dimensioni
della sua identita fosse considerata e realizzata nei decenni iniziali del
Zentrum. Infine, ci si chiede che cosa significhi la responsabilita cattoli-
ca per I’“incivilimento” di fronte alla definizione di “identita cattolica”
che i Papi cercavano di impostare, specialmente attraverso la definizio-
ne dell’infallibilita con le sue conseguenze culturali oltre che dogma-
tiche — e che spinsero, non solo esponenti del Centro di impostazione
ultramontana, a dubitare della legittimita di componenti del partito,
scettici nei confronti del dogma. Essa offriva pero, anche, la leva a Otto

® «La parola bisogno importa una necessita: percio quegli che ha il bisogno non
naturale, ma artificiale, soggiace ad una specie di schiavitu, né resta a lui piu il tempo
e la tranquillita necessaria per calcolare gli effetti delle sue azioni» (Rosmini, Filosofia
della politica, cit., 450). Per il tema dell’incivilimento in Rosmini, cfr. Alberto Baggio,
Incivilimento e storia filosofica nel pensiero di Antonio Rosmini, Universita degli studi di
Trento, Dipartimento di lettere e filosofia, Trento 2016.

% Cfr. David Blackbourn, Class, religion, and local politics in Wilhelmine Germany. The
Centre Party in Wiirttemberg before 1914, Steiner, Wiesbaden 1980; Wilfried Loth, Katholi-
ken im Kaiserreich. Der politische Katholizismus in der Krise des wilhelminischen Deutschlands,
Droste, Dusseldorf 1984.

7 Cfr. Winfried Becker, Die Deutsche Zentrumspartei im Bismarckreich, in: id. (ed.),
Die Minderheit als Mitte. Die Deutsche Zentrumspartei in der Innenpolitik des Rei-
ches 1871-1933 (Beitrage zur Katholizismusforschung, Reihe B), Schoningh, Pader-
born et al. 1986, 9-45, qui 32.



58 Markus Krienke

von Bismarck per tentare di fomentare la divisione del partito. Politici
come Ludwig Windthorst cercavano con tutte le forze di impedire una
conseguenza di questo tipo, e di riformulare, nelle condizioni dello
Stato moderno, 'antica convinzione, garantita dal diritto naturale, cir-
ca la coerenza tra le norme politico-giuridiche e quelle etiche dell’in-
dirizzo morale della vita del cittadino. E, infine, si deve giudicare o
valutare questo progetto di “incivilimento” dal nostro odierno punto
di vista per il quale ¢ evidente che, nonostante I'indiscutibile storia di
successo, il Zentrum non sia proprio riuscito in tale intento?

Pur evitando di inserire 1’aggettivo confessionale nel nome del par-
tito®, il fattore d’unita non consisteva in interessi sociali o di classe, ma
nella coscienza cattolica: in ¢io, il Zenirum é stato I’erede del confronto
dei cattolici con la societa moderna dell’800, come si € realizzato so-
prattutto attraverso le dinamiche del Kulturkampf cioe la battaglia del
cancelliere Bismarck contro il cattolicesimo ritenuto nemico dello Sta-
to in quanto i suoi fedeli sarebbero ubbidienti a un’autorita straniera
quale il Papa a Roma. Bismarck era spaventato dalla “rivoluzione ultra-
montana” nella quale il gruppo oscuro dei preti e loro seguaci — pari
ad una congiura delle forze premoderne del cattolicesimo — avrebbe
sconvolto I’ordine stabilito da lui sulla base dei principi dello Stato mo-
derno. Al contrario, infatti, 1 “vecchi cattolici” che erano leali con lo
Stato, ricevevano da lui generosi sostegni pubblici®. Alla base di questa
avversione stava la visione storica di Heinrich von Treitschke secondo il
quale lo spirito romano era opposto a quello germanico-protestante e
la Germania era nata da una «gloriosa confisca delle proprieta ecclesia-
stiche»'". Dunque, I’antagonismo al principio cattolico-clericale faceva
parte — secondo von Treitschke e Bismarck — dell’identita politica della
nuova Germania. Va subito precisato che la coscienza politica dei cat-

8 Uno dei partiti “precursori” si chiamava infatti Katholische Volkspartei («Partito
popolare cattolico»). Si affermo nel Baden dove nel 1869 ottenne cinque e nel 1871
nove seggi. Anche il Bayerisch Patriotische Partei («Partito patriottico bavarese»), ben-
ché senza riferimento confessionale, sottolineo nel titolo un «particolarismo» che «si
accoppia con la volonta di difesa religiosa» (Jean-Marie Mayeur, Partiti cattolici e Demo-
crazia cristiana in Europa. Ottocento — Novecento, trad. it. B. Pistocchi, Jaca Book, Milano
1983, 77).

9 Cfr. Becker, Die Deutsche Zentrumspartei, cit., p. 12.

19 Heinrich von Treitschke, Parteien und Fraktionen [1871], in: id., Aufsatze, Reden
und Briefe, a cura di K. M. Schiller, vol. 3: Schriften und Reden zur Zeitgeschichte I,
Hendel, Meersburg 1929, 650.



1 cattolici e la democrazia in Germania tra "800 e *900 59

tolici non € un risultato di tale Kulturkampf, ma trova le sue radici nelle
conferenze di Soest dal 1864 al 1866, cioe nei gruppi di dibattito in-
torno a Georg e Hermann von Mallinckrodt, Wilhelm von Ketteler ed
altri, che possono essere considerate la vera “culla” del futuro partito.
Esse furono continuate nelle riunioni di Munster ed Ahlen (1870) du-
rante le quali i cattolici affrontarono I’esigenza di affermarsi all’interno
dello Stato moderno e culturalmente antagonista perché protestante,
e parte di questa identita aveva I'obiettivo di contrastare quell’anticle-
ricalismo che culturalmente aveva sostituito un liberalismo moderato
dell’inizio secolo''. Le misure di rappresaglie e persecuzioni di Bismar-
ck durante gli anni del Kulturkampfhanno rafforzato enormemente la
formazione di un’identita politica “dei cattolici”. Pertanto, i due de-
cenni tra 1871 e 1887, segnati da leggi contro la libera realizzazione
della religione cattolica, hanno portato i cattolici a votare per il “loro”
partito. Culturalmente, i fronti per i cattolici in politica erano dunque
due: il protestantesimo, da un lato, e I'industrializzazione, dall’altro.
Infatti, si affermava soprattutto nelle parti rurali dell’'Impero, e tra le
citta piu a Stoccarda, Monaco o Colonia, ma certamente non a Berlino.
Un arcivescovo tra i pitt importanti, Paul Ludolf Melchers (1813-1895)
di Colonia, che durante il Kulturkampfsi oppose alle leggi bismarckia-
ne e assegnava uffici ecclesiastici senza permesso di Berlino, finendo
anche in carcere, levo il divieto per il clero alla partecipazione politica.
Come espressione di tale milieu cattolico, anche il Zentrum stesso era
ritenuto nemico dello Stato e secondo Bismarck avrebbe sopportato
addirittura le tendenze sovversive dei socialisti. Benché non si potesse
negare che esso rappresentasse i cattolici, nondimeno non era un “par-
tito cattolico”'?. Mentre la battaglia per Bismarck aveva perlopit motivi
pragmatici, anche per tenersi stretti i nazional-liberali, erano questi ul-
timi ad assegnarvi un peso ideologico: finalmente la cultura moderna e
razionale avrebbe dovuto vincere contro la reazione dell’oscurantismo
clericale medievale'. In questo primo periodo della sua esistenza, il fat-

' Cfr. Mayeur, Partiti cattolici, cit., 64-65. In realta, la prima costituzione di un
«gruppo cattolico» avvenne gia il 30 novembre 1852 nella Dieta prussiana; cfr. @i, 75.

12 Secondo Karl Bachem, «il Zentrum era un partito tendenzialmente interconfes-
sionale, nazionale, decisamente politico, che in ogni momento metteva in primo piano
I'interesse oggettivo e il bene comune dell’Impero. In realta, piuttosto che un partito,
si trattava di una fiduciaria dell’'Tmpero» (Becker, Die Deutsche Zentrumspartei, cit., 15).

5 «Diritto, Stato, Patria sono per loro sempre e soltanto strumenti per scopi eccle-
siastici; inoltre non si dimentichi che lo spirito tedesco ¢ sempre stato il pit temibile



60 Markus Krienke

to di rappresentare una minoranza non gradita nella nuova Germania,
ha fatto si che la fede come identita socioculturale forte diventasse un
collante che avrebbe portato risultati inaspettati al partito — e per que-
sto motivo la subordinazione della coscienza politica a quella religiosa
¢ diventata il suo elemento piu emblematico. Specialmente nei primi
anni del Zentrum il ruolo del clero fu inestimabile, meno tra le figure
apicali quanto piuttosto tra i protagonisti dell’organizzazione del voto
dei cattolici, e cio offre una comparazione tra zone in Germania ricche
di preti (come ad esempio Miinster), che registrarono un alto numero
di partecipazione', rispetto ad altre con una popolazione molto pit
cattolica (come a esempio Baden), ma segnata da una mancanza di
preti’®. Queste dinamiche vanno comprese anche considerando che
nello stesso momento in Italia, per il Non expedit di Pio IX, ogni parteci-
pazione sia attiva che passiva dei cattolici alla politica era radicalmente
proibita.

Siccome non si riusci a realizzare la tanto auspicata inclusione né
dei protestanti né dei lavoratori, il partito si consolidava sempre di
piu come una forza conservatrice che sosteneva la monarchia contro
i socialisti, pur essendo sempre sospettato di non essere abbastanza
leale con la Nazione — nonostante gia von Ketteler avesse espresso la
promessa di collaborazione leale nel 1848': cio lo assegnava sempre
di piu alla dimensione rurale del Paese, facendogli perdere sostegno
nelle citta. Non bisogna dimenticare, specialmente in una prospetti-
va lontana come la nostra, la forza divisiva prodotta dal Concilio Va-
ticano I (1870/71) con la sua definizione dell’infallibilita che aveva
fatto scatenare in tutte le parti della nuova Germania una reazione
anticlericale, da un lato, e un’unione dei cattolici per la difesa del-
la liberta della Chiesa e dell’insegnamento, nonché della struttura
federale della Germania, dall’altro. Con tale identita ultramontana

avversario della brama di potere romano, che lo Stato prussiano deve una parte della
sua grandezza a una gloriosa confisca di beni ecclesiastici, cio¢ alla secolarizzazione
delle terre dell’Ordine tedesco, e che il suo sviluppo ¢ strettamente intrecciato con la
storia del protestantesimo» (von Treitschke, Parteien und Fraktionen, cit., 650).

* 11 sistema elettorale dell’epoca — con diritto di voto per gli uomini di eta supe-
riore ai 25 anni divisi in tre classi a cui corrispondevano tre pesi diversi dei voti — si
basava sullo scrutinio maggioritario uninominale.

15 Cfr. Margaret Lavinia Anderson, Lehrjahre der Demokratie. Wahlen und politische
Kultur im Deutschen Kaiserreich, trad. ted. S. Hirschfeld, Steiner, Stuttgart 2009, 135.

16 Cfr. Becker, Die Deutsche Zentrumspartei, cit., 29.



1 cattolici e la democrazia in Germania tra "800 e *900 61

del partito si identificavano anche cattolici che di per sé non soste-
nevano l’infallibilita, ma tuttavia non volevano cedere ai “vecchi cat-
tolici”. Cosl Bismarck ottenne, con le sue ostilita contro i cattolici e
lo scatenare della “reazione protestante”, principalmente I'ineleggi-
bilita, di fatto, dalla parte dei protestanti — una caratteristica che il
partito non avrebbe mai superato, fino al suo auto-scioglimento nel
1933 (fu rifondato nel 1945 ma da allora non avrebbe piu giocato
alcun ruolo politico rilevante). Con tale configurazione, il Zentrum si
affermera come partito indispensabile per le politiche nazionali, ma
destinato a non ottenere mai una maggioranza. Cio pero costituiva
anche un fattore del suo successo: consapevole di non poter mai rap-
presentare 'intera Germania, esso divenne «“partito” in quanto ta-
le»', cioé “parte”. Una minoranza importante lo votava proprio nella
consapevolezza di aver sempre un diritto di “veto” sulla maggioranza,
e di essere dunque parte della «coda che scodinzola con il cane»'®.
Windthorst e altri leader importanti del partito cercarono sempre
di superare questa “barriera confessionale”, ma mai con successo.
Inoltre, nell’intenzione di stabilire rapporti con lo Stato italiano e la
curia, Bismarck temeva che il Centro fosse d’ostacolo per entrambi
1 fini — e scavalcando il “partito dei cattolici” nel suo rapportarsi con
il Vaticano, veniva senz’altro incontro all’atteggiamento curiale che
né per tradizione né per dottrina era abituato a interfacciarsi con un
partito’.

Come si vede, sin dai suoi inizi (si ricordano come primi rappresen-
tanti Karl von Savigny, Hermann von Mallinckrodt e i fratelli August e
Peter Reichensperger), la presa di coscienza politica dei cattolici attra-
verso anche delle difficolta storico-istituzionali non indifferenti, ma cio
ha contribuito ad ancorare questa realta alla storia moderna di incivi-
limento. Per tre volte si cerco di emarginare il Centro in Parlamento
sciogliendo il Reichstag e andando a nuove elezioni: nel 1887, quando si
rifiuto il settennato; nel 1893 quando non si aderi alla proposta militare
di Caprivi; e nel 1907 quando non si approvo il bilancio riparatorio per
I’abbattimento dell’insurrezione nella colonia dell’Africa del Sudovest.
Chi pensava di poter “mettere in riga” il Centro, cosi come era successo

17" Anderson, Lehrjahre der Demokratie, cit., 192.
8 Ibidem.
19" Cfr. Mayeur, Partiti cattolici, cit., 82.



62 Markus Krienke

precedentemente con i liberali, pero, dovette presto ricredersi®’: ogni
volta, il partito dei cattolici riusci ad affermarsi e a uscire dalle sfide pit
forte e consapevole di prima.

2. IlZentrum all’interno della risposta sociale dei cattolici alla societa moder-
na

L’idea di costituire una presenza sociale concreta per i lavoratori,
si concretizzo specialmente attraverso I'operato delle associazioni di
Adolf Kolping (1813-1865). Se, inizialmente, i cattolici del Zentrum
esprimevano ancora lo spirito del tempo di sollevare i lavoratori tra-
mite religione ed educazione, a partire dalla fine degli anni 70 fecero
concrete proposte legislative, accettando la sfida politica e ispirando-
si alle idee del vescovo Wilhelm Emmanuel von Ketteler (1811-1877).
Christoph Moufang e Schrings cercarono di concretizzare le sue idee,
e per un certo periodo si discusse se le organizzazioni sociali doves-
sero essere di tipo caritatevoli o politiche, cioe, riguardanti solo la
dimensione del lavoro (associazioni di garzoni o di qualsiasi tipo) o
organizzate tramite la rappresentanza parlamentare. Solo quest’ulti-
ma avrebbe formato la coscienza politico-laica dei cristiani e non solo
una solidarieta con i garzoni o lavoratori, combinata con «una critica
moralistica del capitalismo»?'. Come conseguenza di tale presa di co-
scienza, Franz Brandts (1834-1914) fondo le associazioni Arbeiterwohl
a partire dal 1880 che — come un’anticipazione dell’idea cattolica di
“sindacati” — cercavano di istaurare rapporti armoniosi tra datori di la-
voro e lavoratori. Insieme a Franz Hitze (1851-1921), Brandts mirava
a una maggiore educazione dei lavoratori, a un aumento dei consigli
di fabbrica e di istituzioni di welfare, come controproposta cristiana al
movimento sindacalista del socialismo ateo. Il passaggio a veri e propri
sindacati cristiani — ufficialmente possibile solo dopo la Rerum novarum
(1891) e, infatti, il primo nasce nel 1894 nella Ruhr - significava collo-
care la consapevolezza sociale a livello delle strutture sociali e non solo
della carita individuale. Su questa base, I’avvicinamento dei cattolici
all’impero tedesco divenne possibile: condividevano I'idea di Bismarck

20 Cfr. Wilfried Loth, Zwischen autoritirer und demokratischer Ordnung: Das Zentrum
in der Krise des Wilhelminischen Reiches, in: Becker (ed.), Die Minderheit als Mitte, cit.,
47-69, qui 51.

21 David Blackburn, Populists and Patricians: Essays in Modern German History, Allen
& Unwin, London 1987, 111.



1 cattolici e la democrazia in Germania tra "800 e *900 63

— anche dopo le sue dimissioni nel 1890 — che senza un’organizzazio-
ne statale dell’ambito sociale non era possibile far fronte alle esigenze
nuove delle societa industrializzate. In questo senso, il contributo del
Zentrum alla legge sulla compensazione dei lavoratori del 1890/91 fu di
fondamentale importanza.

Hitze, del resto, divenne nel partito la figura centrale per I’avanza-
mento della questione sociale a livello politico, che nei primi anni era
inesistente, anche perché von Ketteler rimase deputato solo per poco
tempo. Grazie alle attivita parlamentari ed extraparlamentari di Hitze,
«[i]l Centro poteva rivendicare di aver presentato, nel 1877, il primo
progetto di legge sulla tutela dei lavoratori al Reichstag, pochi giorni
prima dei socialdemocratici», noto come «proposta Galen»*>. Non c’¢e
dubbio che il partito fosse profondamente radicato nel milieu cattoli-
co, tanto che le Katholikentage («giornate cattoliche»), a partire dalla
prima riunione a Magonza nel 1848, erano le assemblee del partito,
e la religiosita cattolica caratterizzava I’operato dei politici*®. Organiz-
zate dal Piusverein fiir religiose Freiheit per il sostegno della vita sociale e
politica cattolica e della liberta religiosa e sociale — oggi Zentralkomitee
der deutschen Katholiken («Comitato centrale dei cattolici tedeschi») —
esse divennero i momenti di manifestazione dell’identita cattolica nel-
la societa tedesca e testimonianza di un’attivita associativa dei cattolici
che precedette e plasmo la formazione della loro presenza politica. 1l
partito affonda dunque le sue radici in tale realta e si concretizza per
la prima volta con la formazione di 63 rappresentanti cattolici (su 382
totali) nel parlamento prussiano nel 1852, fino al 1859, salvo poi costi-
tuirsi, appunto, I’anno successivo come «frazione del Centro (frazione

2 Wolfgang AyaB, , Wir miissen anfangen, dann werden wir sehen... . Franz Hitze, das
Zentrum und die Sozialpolitik bis zum Ende der Bismarckéra, in: Karl Gabriel / Hans-Josef
Grosse Kracht (eds.), Franz Hitze (1851-1921). Sozialpolitik und Sozialreform. ,Begin-
nen wir einmal praktisch..., Schéningh, Paderborn et al. 2007, 37-56, qui 39. Tutta-
via, la caratteristica della posizione e azione politica del Zentrum — non per ultimo per
la posizione contrastante dello stesso Windthorst — corrispose anche in questo caso
alla fisionomia generale del cattolicesimo politico, come ¢ stato gia descritto prece-
dentemente. Infatti, afferma Ayal3, «[n]el contesto generale, I’orientamento ideologi-
co del Zentrum in ambito sociale era piu rivolto al passato che al futuro. Il Zentrum
non sviluppo la sua politica sociale partendo dal problema sociale del “lavoro”, bensi
dalla famiglia, che appariva minacciata nelle sue fondamenta morali dall’espansione
del lavoro in fabbrica. Questo punto di riferimento, tuttavia, si ritrova anche nel pro-
testantesimo e nei partiti conservatori a esso pitt o meno legati» (ivi, 41).

2 Cfr. Blackburn, Populists and Patricians, cit., 199.



64 Markus Krienke

cattolica)». Tuttavia, le «Societa Pio per la liberta religiosa» e altri grup-
pi erano ancora poco organizzati € in mancanza di strutture stabili fu
difficile trarre una linea evolutiva marcata®.

Nel 1890 fu fondato poi — dai gia menzionati Brandts e Hitze, in-
sieme a Windthorst e il politico del Centro Franz von Ballestrem — il
Volksverein fiir das katholische Deutschland («Associazione popolare per
la Germania cattolica») per «la lotta contro gli errori e i tentativi di
sovversione in ambito sociale» e «la difesa dell’ordine cristiano nella
societa», riprendendo tentativi precedenti ma falliti, come ad esempio
il Katholische Volksverein e per reagire, anche dopo il Kulturkampf e nel-
la Germania ormai wilhelmina, contro associazioni quali Fvangelischer
Bund zur Wahrung der deutsch-protestantischen Interessen («Unione evange-
lica per la salvaguardia degli interessi tedesco-protestanti»). Collocato
ben presto a Monchengladbach, esso opero a livello nazionale mentre
organizzo anche la voce cattolica nella Renania, collaborando stretta-
mente con I’ Arbeiterwohl di Brandts e Hitze. Alla fine del 1891 contava
gia piu di 100.000 membri, con la presidenza di Brandts®. Per il parti-
to, tale organizzazione aveva il compito importante di fungere da con-
trappeso all’ala conservatrice, che nel clima del romanticismo politico
dei cattolici, che sosteneva un corporativismo di reminiscenza premo-
derna, covava una mentalita anticapitalistica e antiliberale. Era uno dei
meriti del Centro, infatti, non aderire alle teorie solidaristiche o corpo-
rativistiche come furono sviluppate sia dalla teologia che dalla Dottri-
na sociale della Chiesa dell’epoca®. Coinvolgendo prima della Prima
Guerra mondiale il 13.6% dei cattolici, il lavoro del Centro — prevalen-
temente di carattere formativo della popolazione — divenne sempre piu
indispensabile per assicurarsi non solo la base elettorale ma soprattutto
anche i suoi personaggi di spicco. Mentre Brandts realizzo nelle sue
fabbriche le condizioni dei lavoratori richieste da von Ketteler — tra cui
il rispetto della domenica, la riduzione delle ore giornaliere lavorati-
ve, I’assicurazione per la salute dei lavoratori, I’attenzione alla sicurez-
za al lavoro e I'organizzazione di pasti a costi modesti — dimostrando

# «Percio, non bisogna dimenticare la lunga assenza di un partito cattolico du-
rante gli anni "60 dell’800. I partiti politici in Germania ancora esistevano nell’ombra,
e molto dipendeva dall’impegno e dalla determinazione di gruppi piuttosto piccoli»
(1vi, 49).

% Tl vice Karl Trimborn (1854-1921), deciso avversario del sistema elettorale a tre
classi della Prussia, subentro nel 1914.

% Cfr. Becker, Die Deutsche Zentrumspartei, cit., 37-38.



1 cattolici e la democrazia in Germania tra "800 e *900 65

che la cultura cattolica poteva situarsi come forza di un ordine sociale
nuovo all’interno delle dinamiche dell’industrializzazione?’, Hitze era
deputato e mirava a un rinnovamento della societa medievale dei ceti.
Fu lo stesso Trimborn a comprendere che il partito avesse bisogno di
una struttura e che la dinamica spontanea che parte dalla base sociale
del partito non poteva portarlo pit lontano. Ma la realizzazione di tali
strutture chiedeva tempo e bisognera attendere il nuovo secolo. Inol-
tre, esso aveva esigenza di ottenere nuovi consensi anche da parte della
classe dei lavoratori. Il successo della socialdemocrazia nelle elezioni
del 1903 consenti al Centro di comprendere la necessita di rendere la
politica sociale sempre piu uno dei suoi temi principali. Molti politici
del Zentrum dovevano abituarsi a tale dimensione e sviluppare interes-
se e specifiche competenze. Lieber e Hitze, insieme a Trimborn e Ba-
chem, sarebbero stati i punti di riferimento centrali. Ciononostante,
essi non riuscirono a rendere il Zentrum una casa per i lavoratori. Esso
rimase piuttosto un partito orientato ai contadini e le classi medie, cioe
a una societa piu rurale che cittadina.

Il partito reggeva, dunque, sulla base cattolica organizzata, e in
questo senso fu 'unico ad essere strutturato sussidiariamente, seb-
bene non democraticamente: segno fu il fatto che non fu mai eletto
un presidente del partito fino al 1909. Dopo il lungo periodo dell’au-
torita indiscussa di Windthorst®®, subentrarono Lieber e Spahn, e in-
fine von Hertling. Dopo un ulteriore impegno di Spahn e Grober,
solo con Matthias Erzberger (1875-1921) si realizzarono i primi mo-
menti democratici del partito, in quanto di umile estrazione e non
appartenente a una nobilta cattolica. Si affermo un partito trasver-
sale, ma proprio per questo le dinamiche dell’industrializzazione e
della differenziazione sociale hanno avuto ripercussioni particolari
su di esso, nel momento in cui perse di compattezza in seguito all’at-

77 «Si pud dire che la Chiesa cattolica, i suoi preti e i capitalisti cattolici come
Brandts hanno giocato un ruolo significativo nella produzione di una forza lavoro
stabile e disciplinata come era richiesto dall’industria moderna» (Blackburn, Populists
and Patricians, cit., 62).

28 Anderson ricorda, infatti, la lamentela di Bismarck che Windthorst fosse «il le-
ader a cui la maggioranza del Reichstag obbedisce a ogni cenno, I'uomo che, per cosi
dire, rappresenta il popolo nell’Impero» (cit. in: Margaret Lavinia Anderson, Win-
dthorst. Zentrumspolitiker und Gegenspieler Bismarcks, trad. ted. C. Dericum e H. Méller,
Droste, Diisseldorf 1988, 413).



66 Markus Krienke

tenuarsi della repressione bismarckiana®. Di conseguenza, a partire
dagli ultimi anni ’80, le divergenze interne aumentarono, € a questo
punto certamente il partito pago dazio per la mancanza di idee politi-
co-sociale-economiche dei cattolici: esse, infatti, non poterono essere
facilmente dedotte dall’idea dell’ordine naturale-sociale formulata
dalla dottrina cattolica. Inoltre, gli elettori iniziarono a votare piu
secondo lo stato sociale ed economico, e non piu per appartenenza
confessionale®. Il cattolicesimo politico in Germania fu cosi costret-
to a elaborare una visione politico-economico-sociale, integrando la
questione confessionale che certamente non poteva rimanere 1’'unico
momento integrativo del partito, diventando capace di situarsi nella
classe media, come partito sviluppatosi al centro della societa. E nella
misura in cui i temi non erano piu la difesa dell’identita confessionale
ma l’agenda politica, anche le opinioni della popolazione cattolica
si diversificarono, e con I'aumentare di questa tendenza, il partito
ricorse maggiormente alla collaborazione del clero per garantire I'u-
nione alla base®'. La direzione del partito, fatto da aristocratici e dal
clero, fu sostituita sempre di piu da rappresentanti della borghesia
come imprenditori, accademici, ufficiali e avvocati. Con la morte di
Windthorst, il partito affronto per la prima volta il rischio serio di una
spaccatura, in quanto I’ala conservatrice e aristocratica che finora era
dominante — rappresentata dal conte Franz di Ballestrem o dal baro-
ne Karl Huene von Hoiningen (1837-1900) — temeva ’avanzamento
delle «forze democratiche» all’interno dello stesso, rappresentate da
Ernst Lieber e dai fratelli Bachem. Per i suoi sostenitori, come ad es.
Julius Bachem (1845-1918), esso svolgeva la funzione di difensore del-
la liberta religiosa della Chiesa cattolica, ma contrariamente ai socia-
listi, non proponeva la visione di una societa alternativa. Il problema
del partito fu I’assenza del ceto intellettuale-liberale: le sue politiche
derivavano da continui compromessi tra I’aristocrazia fondiaria e i
piccoli coltivatori.

2 Cfr. Loth, Katholiken im Kaiserreich, cit., 16-17.

% «Nella stessa misura in cui diminuiva la consapevolezza che il partito del Centro
fosse essenziale come rappresentante degli interessi religiosi ed ecclesiastici, e in cui
lo status sociale iniziava a influenzare la scelta elettorale in misura maggiore rispet-
to all’appartenenza confessionale, la discussione sul carattere ideologico e politico
e quindi sul principio vitale del partito del Centro passava in primo piano» (Rudolf
Morsey, Die deutsche Zentrumspartei 1917-1923, Droste, Dusseldorf 1966, 34).

* Cfr. Anderson, Lehrjahre der Demokratie, cit., 185.



1 cattolici e la democrazia in Germania tra "800 e *900 67

3. I cattolici del Zentrum e la vita politica

Nell’Ottocento, si formava dunque un’identita dei cattolici in Ger-
mania, per la difesa della fede cattolica e della Chiesa, che nonostante
1 significativi scontri con la gerarchia sia episcopale che vaticana non
sentivano il loro operato in contrasto con la Chiesa, nemmeno quan-
do nel 1901 Leone XIII intimo la sua contrarieta all’azione politica dei
cattolici*®. Questa si formava a partire dalla realta dei cattolici, vissuta
nella societa, per cui il partito non si identifico con un “modello sociale”
come i socialisti e i liberali, ma realizzo per la Chiesa, con tutta la sua
struttura, un nuovo modo di esercitare la sua relazione-opposizione al
potere politico: «[a]nche se questo veniva visto da molti contemporanei
come un segno di arretratezza, il parroco di campagna emerse come
forza politica proprio nel momento in cui, come noto con stupore un
liberale austriaco, la politica iniziava a muoversi “in vie libere”»*. Biso-
gna comunque anche considerare che alle prime elezioni, un terzo dei
cattolici votava per il Zentrum (la partecipazione alle urne dei cattolici
fu del 62%, mentre quella dei protestanti solo del 43%), per cui mol-
ti esponenti degli altri partiti accusarono il partito di attribuirsi inde-
gnamente il titolo di “partito dei cattolici” poiché due terzi dei cattolici
non gli dava la propria preferenza. D’altronde era proprio il diritto di
voto universale (per i soli uomini) che era ritenuto un vero vantaggio
dei cattolici, in quanto dava ai preti la possibilita di influire in parte
massicciamente sui propri parrocchiani, spesso letteralmente fino alle
urne stesse dove avvenivano degli scontri anche fisici con sindaci o altri
ufficiali. Non a caso Heinrich von Treitschke ritenne questo universale
diritto di voto «un’arma inestimabile dei gesuiti». Va, a tal proposito,
precisato che i protestanti e liberali spesso identificavano con “i gesui-

2 «Non sia poi lecito di dare un senso politico alla democrazia cristiana. Perché,
sebbene la parola democrazia, chi guardi alla etimologia e all'uso dei filosofi, serva ad
indicare una forma di governo popolare, tuttavia nel caso nostro, smesso ogni senso
politico, non deve significare se non una benefica azione cristiana a favore del popolo. 1 pre-
cetti della natura e del Vangelo, in quanto trascendono di proprio diritto i fatti umani,
¢ necessario che non dipendano da alcuna forma di governo civile» (Leone XIII,
Graves de communi re [1901], https:/ /www.vatican.va/content/leo-iii/en/encyclicals/
documents/hf_l-xiii_enc_18011901_graves-de-communi-re.html [consultato il 20 ot-
tobre 2024]).

% Anderson, Lehrjahre der Demokratie, cit., 107; la citazione ¢ di Pachmann. L’autri-
ce dimostra questo fatto non solo per la Germania, ma anche per la Francia, I'Inghil-
terra, I'Irlanda e gli Stati Uniti.



68 Markus Krienke

ti” 1 preti tout court, come un esercito ai comandi del loro “generale” a
Roma e del Papa, mentre di fatto degli oltre 17.000 preti in Germania
solo 211 erano gesuiti e la maggior parte dei tedeschi non aveva mai
visto un gesuita®. I risultati alle urne furono interpretati, da parte libe-
rale e protestante, come espressione di un popolo tenuto ignorante dal
clero per poterlo strumentalizzare meglio. 'immagine dell’elettore del
Centro “stupido”, “ignorante” e “superstizioso” era onnipresente e se ac-
cadeva che un rappresentante del clero fosse eletto (come, ad esempio,
a Magonza nel 1874 quando fu eletto il vicario capitolare), si cercava
di delegittimare la vittoria sulla parte piu illuminata della popolazione.
Cosi, paradossalmente, i liberali si distanziavano dal suffragio universa-
le, mentre il Centro lo difendeva in parlamento: in tal modo, il Centro
e con esso il clero divenne — nei fatti — il piu strenuo difensore della de-
mocrazia. Ancora nel 1907, quando il Centro era sotto attacco, si ripre-
sento la proposta del 1873 di riforma della legge elettorale per sostituire
il sistema a tre classi, in vigore, con quello democratico®. Il momento
non previsto dalla parte anticlericale era che le elezioni diventassero
momenti di manifestazione dell’identita cattolica. Grazie al'impegno
del clero, ma anche alle manifestazioni sempre piu diffuse della popo-
lazione cattolica per la difesa dei propri interessi, la partecipazione alle
urne raggiunse il 78,7% nel 1874 in alcune zone (ma comunque sempre
intorno al 70% in media), e ormai il 77% dei cattolici votava per il Cen-
tro. Considerando che a livello nazionale dell'Impero tedesco non si sa-
rebbe mai raggiunta una tale partecipazione prima del 1903, si puo cer-
tamente parlare di un contributo dei cattolici — pur non motivato da un
“interesse per la democrazia” — alla democraticita della nazione e al suo
istituto parlamentare (sebbene certamente sempre sotto la monarchia).
Il partito maturo progressivamente sul versante politico, comprenden-
dosi sempre meno come difesa stretta della “causa cattolica” nel 1899,
ad esempio, si chiese in “cambio” del sostegno della costruzione del Mit-
tellandkanal (il Canale centrale della Germania) non la riammissione dei
gesuiti, ma la riforma del diritto di voto nella Renania.

A partire dai tardi anni ’80, quando si risolse il Kulturkampf e dun-
que la questione dell’identita cedette alla sfida della collocazione socia-
le tra gli elettori e i temi che effettivamente dovevano essere affrontati,
il Zentrum perse cosl continuatamente voti, passando dall’86,3% degli

** Per la citazione e i dati cfr. Anderson, Lehrjahre der Demokratie, cit., 116-118.
% Cfr. i, 197.



1 cattolici e la democrazia in Germania tra "800 e *900 69

elettori cattolici nel 1881, al 54,6% nel 1912. Nonostante il calo, il par-
tito mantenne il suo blocco di un centinaio di deputati su 397, per
cui senza i cattolici, i conservatori (alleati con i nazional-liberali), non
riuscirono comunque a governare, data ’esclusione della socialdemo-
crazia e I'allontanamento dal “partito del progresso”. Windthorst cerco
a volte I'unione con il partito del progresso nelle votazioni, quando si
trattava di difendere i diritti fondamentali e la costituzione, perché cosi
facendo poteva evitare di affrontare le complesse domande sul rappor-
to tra religione e Stato, che regolarmente emergevano quando si col-
laborava con i protestanti. Tuttavia, I’alleanza, sempre limitata, aveva
I’ostacolo dell’opposizione creatasi durante il Kulturkampf all’interno
del quale Bismarck ideava molte leggi proprio come concessione ai
liberali. Ogni volta, dunque, che il Zentrum collaboro con la socialde-
mocrazia e il progresso, riusci a mettere i conservatori sotto pressione,
facendoli trovare in minoranza®. Questa dinamica era fondamentale
per la consapevolezza dei politici cattolici, considerati pero dall’altro
lato, cioe dalla prospettiva di Bismarck, pragmaticamente come mino-
ranza utile per impedire il formarsi di un forte blocco di opposizione
socialdemocratica. Alla fine dell’Ottocento, da parte del Zentrum si vo-
tava a favore delle leggi sull’esercito e la marina, anche per sottolineare
comunque il suo sostegno alla nazione, punto nevralgico di cui soffri
il Centro durante l'intera sua esistenza politica tra Impero e Weimar.
All’interno del partito, i Renani si opposero tendenzialmente a tali po-
litiche, favorendo la legislazione sociale.

4. 1l problema della coscienza democratica

Tra il 1899 — ossia con i Mainzer Leitsdtze durante il primo raduno
nazionale dei sindacati cristiani a Magonza — e lo scoppio della Grande

% 11 politico liberale Friedrich Naumann affermo, certamente, in modo esagerato
ma emblematico: «[s]i puo lavorare con il Centro verso destra, e anche con il Centro
verso sinistra, e anche con il Centro e con il centro liberale. Tuttavia, non puo mai
essere realizzata una grande questione senza il Centro, e per questo motivo otteniamo
tanti diritti di cittadinanza quanti il Centro ritiene necessari, riceviamo tanta politica
sociale e in quella forma che ¢ accettabile per il Centro, aumentiamo le nostre navi e
la nostra artiglieria nella misura in cui i leader del Centro ritengono giusto, dopo I'ac-
cordo con Roma, e dobbiamo accettare quelle tariffe che il Centro ritiene necessarie.
In questo modo, il Centro, il partito di mezzo, decide la politica tedesca» (cit. in: Loth,
Katholiken im Kaiserreich, cit., 24-25).



70 Markus Krienke

Guerra, il Zentrum ha attraversato due controversie con scontri in parte
rischiosi per I'unita e I’esistenza stessa del partito, ma proprio in quan-
to affrontate e superate hanno contribuito non da poco al processo
di “incivilimento”. La prima e quella sui sindacati (Gewerkschaftsstreit)
ossia la questione se — rispettando il divieto di Leone XIII di entrare
nei sindacati socialisti — si potevano formare dei sindacati intercon-
fessionali insieme ai protestanti. La “corrente di Berlino”, intorno al
Cardinale Georg von Kopp di Fulda, si oppose radicalmente a queste
formazioni al di fuori del controllo della Chiesa, e dunque alla “cor-
rente di Koln-Gladbach” che fu certamente “tollerata” dall’enciclica
Singulari quadam di Pio X nel 1912, ma che non riusci a imporsi. Lo
stesso dilemma si affronto sulla questione, sollevata da un articolo di
Julius Bachem, pubblicato nel marzo 1906 con il titolo «Wir mussen
aus dem Turm heraus» («Dobbiamo uscire dalla torre»), dell’apertura
del partito verso i protestanti. E anche se entrambe le controversie
erano «espressioni di una profonda crisi di modernizzazione»* per
il cattolicesimo politico-sociale in Germania, esse avevano senz’altro
un peso significativamente diverso: un’apertura dei sindacati incideva
certamente meno sulla capacita dei cattolici di avanzare la loro voce
rispetto ad un’integrazione massiccia di protestanti nel partito (e che
sicuramente non avrebbe portato il successo sperato in termini di au-
mento del voto)*.

Durante il cancellierato Hertling, e dunque alla fine della Prima
Guerra mondiale, il Centro attraverso un periodo di debolezza e pas-
sivita, ma anche in questa condizione esso dimostro nuovamente di
poter fungere da punto di riferimento per una politica al di 1a dell’al-
ternativa tra “rivoluzione” e “tradizione”. Il partito si oppose fino alla
fine alla destituzione della monarchia in quanto cio avrebbe messo a
rischio I'unita del Reich: i cattolici furono letteralmente travolti dalle
vicende intorno al 9 novembre 1918, mentre Erzberger era a Compieg-
ne per le trattative di pace (egli dirigeva la commissione per il cessate
il fuoco e sostenne I’accettazione del Trattato di Versailles, motivo per
cui nel 1921 fu assassinato). Cosli i cattolici non hanno risparmiato cri-
tiche e disprezzo per tale sovvertimento che ha portato la Germania a

3 Loth, Katholiken im Kaiserreich, cit., 232.

% Cfr. Margaret Lavinia Anderson, Interdenominationalism, Clericalism, Pluralism:
The Zentrumsstreit and the Dilemma of Catholicism in Wilhelmine Germany, «Central Euro-
pean History», XXI, 1988, n. 4, 350-378, qui 358.



1 cattolici e la democrazia in Germania tra "800 e *900 71

un passo da un sistema socialista, sia per la violenza con la quale esso
fu imposto (la “dittatura del proletariato” minaccio I'intera Nazione
di anarchia), ma anche per il fatto che la democrazia si collocava vi-
cina a tali rischi e fu spesso osteggiata come «“dittatura” dei partiti di
sinistra»®. Certamente, se “democrazia” significo una riappropriazione
del potere politico da strutture popolari al posto della vecchia autorita
prussiana e berlinese, di tale termine anche i cattolici potevano farsi
promotori. Alla fine, pero, si trattava di accettare la repubblica, perché
«come stanno le cose bisognava accontentarsi»*’. La necessita richie-
deva da parte cattolica di fare la pace con la nuova realta. Rientrato a
Berlino, Erzberger, con sei deputati del Centro, dava un contributo a
superare il momento di anarchia ed evitare che la Germania diventasse
una repubblica socialista.

Con il riconoscimento dei diritti fondamentali e ’autonomia della
Chiesa nella Costituzione di Weimar, molti argomenti “di battaglia” del
vecchio Centro non potevano piu rappresentare momenti di identifi-
cazione del partito. Inoltre, secondo la Dottrina sociale I’ordinamento
politico, cioe I’esistenza dello Stato, e I’essere garanzia per la pace civile,
erano valori che concretizzavano il bene comune per cui erano inaggi-
rabili per i cittadini e politici cattolici. Di fronte a questa realta, anche il
passaggio dalle “convinzioni monarchiche” dei cristiani alla collabora-
zione con la Repubblica avvenne in tempi sorprendentemente stretti*'.
Il fronte di battaglia si delineo ormai nei confronti della societa sempre
piu secolarizzata e materialistica®. «Il1 Zentrum fece I’esperienza che la
politica cattolica era un terreno su cui il rischio di perdita di sostanza e
di fallimento era grande»*. Dunque mentre si allargavano le sicurezze
per la Chiesa e il suo agire, la possibilita del Zentrum di realizzarsi politi-
camente non era come prima: I’arena politica si era molto piu ristretta
nei suoi confronti.

¥ Morsey, Die deutsche Zentrumspartei, cit., 83.

4 Cfr. «Germania», n° 594, del 20 dicembre 1918.

# Cfr. Karsten Ruppert, Die Deutsche Zentrumspartei in der Mitverantwortung fiir die
Weimarer Republik: Selbstverstindnis und politische Leitideen einer konfessionellen Mittelpartei,
in: Becker (ed.), Die Minderheit als Mitte, cit., 71-88, qui 79. «Un ideale politico, che
avrebbe potuto legare emotivamente il partito su larga scala, non lo ¢ diventato» (ivi,
80).

2 Cfr. i, 74.

B Cfr. i, 75.



72 Markus Krienke

L’idea di “uscire dalla torre” divenne allora preponderante, quando
si intensificarono le voci che chiedevano una rifondazione (in partico-
lare Heinrich Brauns e Joseph Joos). Si decise di mantenere il nome,
aggiungendo Freie deutsche Volkspartei, ma senza riferimento confessio-
nale come ad esempio avvenne a Duisburg: «[¢] evidente che dobbia-
mo aderire senza riserve al nuovo ordine che si sta formando, anche se
dovesse trattarsi di una repubblica, cosa che, nonostante tutto, conside-
ro probabile. Autoescluderci dalla partecipazione politica nella nuova
repubblica, indebolendoci politicamente per una sterile “legittimita”,
non ha alcun senso»*. Ma per il Centro, I’adesione alla repubblica ri-
mase sempre legata alle circostanze e certamente legittimata dal magi-
stero di Leone XIII che non privilegiava piu una delle forme di Stato
rispetto alle altre, e non per questo i cattolici erano diventati entusiasti
repubblicani. Al contrario, nel loro animo, essi rimpiansero la monar-
chia, ma non privarono mai la repubblica della loro lealta, adesione e
impegno. Cosi, si accolse positivamente la costituzione alla quale essi
diedero un fattivo contributo, testimonianza degli sforzi del Centro ed
espressione di una certa benevolenza nei confronti del cattolicesimo,
mai registrata in precedenza. Per la coscienza politica, la questione del
diritto naturale divenne sempre piu centrale, anche perché dal pun-
to di vista della Dottrina sociale della Chiesa il diritto ¢ fondato sulla
ragione e dunque non presuppone il cristianesimo, «ma porta conse-
guentemente ad esso»*, intendendo pit precisamente il cattolicesimo.

Ma la battaglia culturale non era ancora risolta, anche perché il
nuovo Ministro della cultura, Adolf Hoffmann, cerco di realizzare una
politica culturale che escludeva ogni aspetto cristiano, per cui lo spet-
tro di una dittatura del proletariato sembro vicino. Molti ministri so-
cialisti della cultura delle varie regioni — dalla Baviera alla Sassonia, da
Wirttemberg ad Amburgo — si posero nella stessa direzione e realizza-
rono politiche simili nelle loro realta locali. Dinanzi alla minaccia di un
nuovo Kulturkampf— che avrebbe rafforzato le tendenze separatiste agli
estremi della Prussia, ossia nella Renania e nell’Alta Slesia — e le realiz-
zazioni di tanti governi socialisti, Erzberger poté convincere il governo,
insieme ad Ebert, a convocare un’assemblea nazionale. Nella relativa
campagna elettorale, gli “ideali cristiani” furono nuovamente rispol-

# Karl Bachem, cit in: Morsey, Die Deutsche Zentrumspartei, cit., 103-104.
# Oswald von Nell-Breuning, Zur Programmatik politischer Parteien (Zeit- und Streit-
fragen, Heft 1), Bachem, Koln 1946, 18.



1 cattolici e la democrazia in Germania tra "800 e *900 79

verati e proclamati. Il decreto di Hoffmann sull’abolizione dell’inse-
gnamento religioso fu ritirato. Specialmente la Renania fu minacciata
dall’invasione delle truppe alleate, e I'identita della sua popolazione
non riusci mai a far la pace con Berlino. In tale contesto, il Zentrum si
rafforzo diventando un punto di riferimento per l'identita delle zone
occidentali della Prussia. Anche Adenauer fu un simpatizzante dell’in-
dipendenza della Renania, sebbene avesse rifiutato di diventare un rap-
presentante del movimento. L’idea era di sostituire la predominanza
prussiana sulle 26 regioni con la creazione di quattro repubbliche fe-
deralmente unite.

5. Conclusione

Come si posiziona il cattolicesimo in una societa in cui la religione
non ¢ piu un elemento di discrimine? Nel momento in cui I'apertu-
ra del partito politico e dei sindacati ai protestanti diventa strategica-
mente necessaria (non solo per assicurare un sostegno rilevante nella
societa ma anche per rafforzare la propria azione politica o sociale),
¢ proprio tale apertura che indebolisce il “principio cattolico” ossia
dell’autorita ecclesiastica e dunque I'identita della socializzazione reli-
giosa? Il momento dopo il Kulturkampfe le dispute sul Zentrum e i sinda-
cati, possono dunque essere letti come momenti della presa di coscien-
za dei cattolici in politica che hanno contribuito al formarsi della loro
consapevolezza laica all’interno della societa, portando un contributo
importante all’“incivilimento” della societa moderna cioe alla creazio-
ne dei presupposti culturali per I’affermazione della democrazia e del
parlamentarismo repubblicano.






Jean-Yves Frétigné”

La citoyenneté par Uurne électorale et par la plume sergent-major:
quelques réflexions sur le modele républicain frangais
(1848-années 1920)

Il est d’'un usage courant d’affirmer que la citoyenneté moderne
s’est construite en France dans le cadre du régime républicain — prin-
cipalement dans les trois premiéres décennies de la Ille République
(1875-1905)' — au moyen de deux vecteurs ici désignés par deux synec-
doques, a savoir I'urne électorale’ pour indiquer le vote au suffrage uni-

* Université de Rouen-Normandie.

! Sans souci d’exhaustivité, rappelons que le 30 janvier 1875 le céléebre amende-
ment Wallon, qui proclame que «le président de la République est ¢lu a la majorité
absolue des suffrages par la Sénat et par la Chambre des députés réunis en Assem-
blée nationale [...]», est adopté a une voix de majorité. Il faut toutefois attendre le 5
janvier 1879 pour que les républicains, déja majoritaires a la Chambre des députés,
le deviennent aussi au Sénat. Vingt-cinq jours plus tard, le royaliste Patrice de Mac
Mahon démissionne de sa charge de président de la République et le républicain Jules
Grévy est €lu a cette fonction. Les grandes lois qui font faconner le régime vont alors
étre adoptées — nous ne mentionnons pas dans cette note les lois a caractere social.
Le 16 juin 1881 est votée la loi sur la gratuité de I’enseignement primaire, 29 juillet
1881 celle sur la libéralisation de la presse; le 28 mars 1882, la loi rend I’enseignement
primaire obligatoire et laique. Le 14 aott 1884 est promulguée la principale révision
constitutionnelle de la Ille République par les Chambres réunies en Congres: la forme
républicaine des institutions ne peut étre modifiée, sont supprimés les sénateurs ina-
movibles et sont abolies les pri¢éres publiques adressées a Dieu pour appeler son se-
cours sur les travaux des Assemblées. Il y aura une autre révision constitutionnelle de
portée beaucoup moins grande en 1926 pour créer une caisse d’amortissement. Le 26
juin 1889 est votée la loi sur la nationalité faisant que toute personne née en France
peut acquérir la nationalité francaise sauf si elle le refuse a sa majorité. Le ler juillet
1901 est votée la loi sur les associations qui obtiennent le droit de se constituer sans
déclaration préalable ni autorisation, a I’exception des associations confessionnelles.
Le 9 décembre 1905 est promulguée la loi sur la Séparation des Eglises et de I'Etat.

? La forme rationalisée et normalisée de I'urne est récente. L'isoloir, qui garantit
la pleine liberté de vote, n’est introduit qu’en 1913. Aussi jusqu’a la veille de la Grande
Guerre, «le secret du vote légal était en pratique un vote secret en public», Alain Gar-
rigou, Les secrets de Uisoloir, Editions le Bord de 'eau, Lormont 2012, 25.



76 Jean-Yves Frétigné

versel masculin et la plume Sergent-Major® pour désigner 1’école en tant
qu’elle éduque a la citoyenneté; citoyenneté qui trouve, aux yeux des
républicains, une de ses principales traductions dans I'acte de voter.
Il serait intellectuellement inconséquent de considérer cette interpré-
tation répétée a I’envi comme fausse ou par trop simpliste. Elle cor-
respond a une réalité non seulement tres abondamment illustrée, en
particulier pour en montrer les réussites et les limites, mais encore
régulierement interrogée tant sous 1I’angle épistémologique que poli-
tique. Loin d’étre simplement rhétorique, cette interrogation renvoie a
des enjeux répondant aux préoccupations de notre présent. A la fin du
siecle précédent, alors qu’avaient lieu les célébrations du bicentenaire
de 1789, se développa ainsi un important débat historiographique sur
la nature de la période qui s’étend de 1789 jusqu’a 1879, donnant
cours a deux types d’analyses antinomiques. Pour Francois Furet?, le
chaos de ces quatre-vingt-dix années, caractérisées par de nombreux
changements de régimes et par I'impossibilité de mettre en place un
régime libéral en France, s’explique par la radicalité des principes de
1789 qui ont généré la Terreur et empéché l'instauration d’une mo-
narchie constitutionnelle de type anglais. En revanche, pour I’histo-
rien Maurice Agulhon®, la résistance puis la trahison du roi et I’attitude
des émigrés et du clergé ont créé une forme de guerre civile entrainant
a son tour la dictature jacobine. Dans le contexte actuel de ce premier
quart du XXle siecle, il est fréquent de mettre en avant les faillites
de la IIle République, en stigmatisant son roman national, son colo-
nialisme, son refus du vote des femmes, ou encore I’obsolescence de
son universalisme stigmatisé comme européanocentré. Il devient tout
aussi habituel de critiquer ou, a I'inverse, d’exalter de manieére acri-
tique la laicité a la francaise pour dénoncer de chimériques ou réelles
dérives communautaristes. Depuis une vingtaine d’années se font face
une conception libérale de la laicité, qui entend revenir a I’esprit de
la loi de 1905 soucieuse de la neutralité de ’Etat par rapport a toutes
les options spirituelles, et une approche plus combative «face aux in-

> La plume Sergent-Major est une plume métallique utilisée dans les écoles fran-
caises pour 'apprentissage de I’écriture de la fin du XIXe siecle aux années 1970. Son
nom évoque -évoquait- les bancs de 1’école primaire francaise.

* Francois Furet, La Révolution 1770-1880, le titre du tome 1 est La Révolution fran-
caise de Turgot a Napoléon (1770-1814) et le titre du second tome est Terminer la Révolu-
tion. De Louis XVIII a Jules Ferry (1814-1880), Hachette, Paris 1988.

> Maurice Agulhon, La République 1880 a nos jours, Hachette, Paris 1990.



La citoyenneté par Uwrne électorale et par la plume sergent-major 77

trusions de la religion et au risque de I'islam politique»°. Quelle que
soit la nature de I'interrogation sur le régime républicain, elle renvoie
toujours a cette question fondamentale: a-t-il existé et existe-t-il encore
une voie spécifique a la politisation en France? Ou, pour le dire autre-
ment, qu’on s’en félicite ou qu’on le déplore, y a-t-il un modele politique
francais original qui tiendrait a la nature républicaine de son régime?

La précocité et la radicalité du suffrage universel masculin’ et 'ins-
tauration d’une école primaire gratuite, obligatoire et laique n’ont ces-
sé d’étre mises en avant pour souligner la spécificité de la voie francaise
vers la citoyenneté moderne; modele dont il faut s’inspirer pour cer-
tains, abstraction dangereuse potentiellementliberticide pour d’autres.
Sur ce syjet, I'historiographie est océanique®. Ce modeste article n’en-
tend pas faire assaut d’érudition et n’a nullement la prétention de la
résumer ni, encore moins, de la renouveler. Sa principale finalité est de
montrer que I’acte fondateur du régime républicain, soit la Révolution
de 1789°, implique des enjeux propres a la France:

5 Patrick Weil, De la laicité en France, Grasset, Paris 2021, 14. Voir aussi, Eric Anceau,
Laicité, un principe. De UAntiquité au temps présent, Passés composés, Paris 2022, 231-293.

7 Sous la premiére République (1793-1799), il existait un quasi suffrage universel
masculin mais celui-ci s’accompagnait de la distinction entre citoyens actifs et citoyens
passifs, soit plusieurs degrés de citoyenneté. Dans la premiére moitié du XIXe siecle,
a la différence de I’Angleterre et de nombreux autres pays, il n’y a aucune progressi-
vité dans I’octroi du droit de vote en France. En 1847, seuls 241 000 hommes peuvent
voter, suivant la loi du 19 avril 1831. Ils sont neuf millions et demi apres le décret du
5 mars 1848. Voir Raymond Huard, Le suffrage universel en France (1848-1946), Paris,
Aubier 1991; Pierre Rosanvallon, Le sacre du citoyen, Paris, Gallimard 1992 et Alain Gar-
rigou, Histoire sociale du suffrage universel en France 1848-2000, Paris, Le Seuil 2002 (1eére
éd., Presses de la Fondation nationale des sciences politiques, Paris, 1992).

8 Pour une premiere approche, nous nous permettons de renvoyer a Jean-Yves
Frétigné, Lidentité francaise: une identité en crise? in Ester Capuzzo (dir.), Cento anni di
storiografia sul Risorgimento, Istituto per la storia del Risorgimento, Rome 2002, 354-369
et Jean-Yves Frétigné, Voter en France de 1848 a 1914: les Républicains et le suffrage universel
masculin, in Romano Ugolini (dir.), Prima della tempesta. Continuita e mutamenti nella
politica e nella societa italiana e internazionale (1901-1914), Istituto per la storia del Risor-
gimento italiano, Rome, 2015, 475-502.

9 Passé au XVlIe siécle du vocabulaire de I’astronomie a celui de I’histoire et de
la politique, le mot révolution, le plus souvent au pluriel, ne prend guere la forme du
singulier que pour désigner un temps la Glorious Revolution de 1688. Mais apres 1789,
tout change, du moins en France. «De la conscience politique francaise, le pluriel du
mot Révolution va quasiment disparaitre: il n’y a qu une Révolution, qui deviendra la
Révolution par excellence et c’est la notre: les autres n’en auront été au mieux, que



78 Jean-Yves Frétigné

Pour les républicains de différentes obédiences, la Révolution est plus qu’un
point de départ: c’est a la fois un modele, un évangile, une référence histo-
rique et surtout un mode d’étre, en un mot, comme le dit Ledru-Rollin avec
pertinence, un symbole c’est-a-dire un phénomene quasi-religieux qui com-
porte en méme temps un catalogue de doctrines, un programme d’action et
un agglomérat de faits «<symboliques» et vécus comme tels'.

Comme nous le verrons dans une premiére partie, il découle du
lien consubstantiel entre Révolution et république que le modéle répu-
blicain de I’expression politique (I'urne) ne saurait se réduire a celui
de la représentation libérale et démocratique. Dans un second temps,
nous montrerons que le choix éducatif des républicains (la plume
Sergent-Major), la laicité in primis, releve d’une pédagogie et d’une
philosophie autant exigeantes qu’originales.

1. Lwrne: république, démocratie et libéralisme

Nous avons parlé jusqu’alors de modele républicain et non de
modeéle démocratique. A dessein. Une lecture rapide du titre de cet
article pourrait nous faire croire que I'octroi du droit de vote a tous
les hommes et celui a I’éducation de tous les enfants et adolescents
relevent d’un processus démocratique. Derriére le choix de I'adjectif
républicain plutot que celui de démocratique se joue pourtant une dif-
férence profonde.

La démocratie est relativement peu étudiée dans la philosophie po-
litique classique. Elle renvoie a un modeéle antique ne jouissant pas
d’une tradition positive. N’est-elle stigmatisée comme potentiellement

les pales avant-courriers, quand on ne les oublie pas tout simplement. Celles qui vien-
dront ensuite, en France et ailleurs, ne seront que la répétition, la continuation ou
la conséquence de I’unique». Claude Nicolet, L’idée républicaine en France (1789-1924).
Essai d’histoire critique, Gallimard, Paris 19942 (lére éd., 1982), 87. Les termes sont
soulignés par I’auteur.

Pour une réflexion, moins centrée sur la France, de la notion de républicanisme,
Philip Pettit, Républicanisme. Une théorie de la liberté et du gouvernement, Gallimard, Paris
2004 (lere éd., Republicanism. A Theory of Freedom and Government, New York, Presses
universitaires d’Oxford, 1997).

10 Nicolet, L’idée républicaine en France (1789-1924), cit., 85. Claude Nicolet fait ré-
férence a un discours de Ledru-Rollin prononcé a Dijon le 21 novembre 1847 au
banquet démocratique pour la réforme électorale: «Que si maintenant vous entendez
par ce mot [de radical] le parti qui veut faire entrer dans la réalité de la vie, le grand
symbole de la liberté, de I’égalité et de la fraternité ...», cité note 2, Ibidem.



La citoyenneté par Uwrne électorale et par la plume sergent-major 79

porteuse de despotisme par Voltaire et, sur un mode beaucoup plus ar-
gumenté, par Kant, deux références fondamentales de ’'univers intel-
lectuel républicain? Durant tout le XIX¢ siecle la démocratie continue
d’étre associée au risque que géneére la domination du nombre'. Il
en va tout autrement du terme de république'?, dont I’origine renvoie
dans I'antiquité gréco-romaine aux idées de liberté, de bien commun,
d’équilibre (la politeia aristotélicienne), de gouvernement des lois et
au respect de la volonté commune du peuple (Cicéron). Retravaillé a
la Renaissance, le mot de république, malgré une certaine tension liée
a son usage chez Machiavel, reste porteur d’une signification positive,
exprimant I'intérét public et le régne de la loi®. «Ce qui unit tous les
usages du mot république est 'affirmation du Droit, non comme pro-
tection des biens individuels ou reflet d’'un ordre donné, mais d’abord
essentiellement comme exprimant le Bien commun»'.

Si le mot de république garde encore ce sens au XIX¢ siecle, il a
pris aussi une connotation antimonarchique au moment de la Révo-
lution francaise — et non a I’époque des Lumiéres qui ne furent pas
républicaines — et renvoie désormais a I'idée que la souveraineté est
dans le peuple. D’ou la référence incontournable a Rousseau pour les
républicains®. Si pour le citoyen de Geneve, la monarchie peut étre
théoriquement une république, le régime monarchique consacre dans
les faits le réegne de I'arbitraire. L’origine révolutionnaire de la notion
francaise de république, concue comme Etat non-monarchique et
comme traduction de la souveraineté populaire, fait que le régime ré-
publicain n’est pas superposable aux systémes représentatifs, y compris
a ceux qui s’ouvrent a la démocratie. La révolution de Février 1848 se
fait significativement au cri de «Vive la République» et non de «Vive la
démocratie». Cette origine révolutionnaire de la République francaise
est lourde d’implications.

' Sur cette question, voir les travaux de Pierre Rosanvallon, en particulier, Le sacre
du citoyen.

2 Serge Audier, Les théories de la république, Editions la Découverte, Paris 2004.

5 En témoigne la céleébre définition de Jean Bodin: «La république [...] comme
droit gouvernement de plusieurs ménages et de ce qui leur est commun, avec puis-
sance souveraine».

" Juliette Grange, L’idée de République, Pocket, Paris 2008, 9. C’est I’auteure qui
souligne.

15 Nicolet, Ldée républicaine en France (1789-1924), cit., 70-74.



8o Jean-Yves Frétigné

1789 implique d’abord que la liberté de la cité devient le préalable
et la condition de la liberté des citoyens individuels. Pour le dire au-
trement, chaque homme n’est libre qu’une fois devenu citoyen dans
un Etat libre. Il n’est pas libre en tant qu’individu particulier mais en
sa qualité de citoyen d'un Etat libre. «Celui-ci [I’Etat libre], loin de
procéder de droits de I’homme comme droits naturels de I'individu,
est la condition des droits politiques de I'individu comme citoyen. Ce
sont donc d’abord ces droits politiques ainsi compris que la république
institue et garantit»'°.

Contrairement a Francois Guizot qui accepte 1789 mais rejette la
période 1792-1794", les républicains n’interprétent pas la modernité
politique comme I’aboutissement d’un processus philosophique et so-
cial qui se serait progressivement manifesté dans I’histoire a partir du
XVI¢ siecle. A leurs yeux, seule la Révolution, qui forme un bloc'®, en
est le moment constituant. Comme 1’écrit Juliette Grange, «la souve-
raineté [moderne] a sa racine dans la capacité insurrectionnelle qui
substitue la raison a la nature»'.

Si la République une fois consolidée suppose un processus de ré-
formes, elle ne s’obtient donc pas par une succession de réformes ins-
crites dans I’épaisseur des temps mais elle repose ab imis sur la violence
révolutionnaire. Apres avoir mené le combat contre la monarchie et
s’étre affranchi du passé, qui va étre tres rapidement désigné comme
I’Ancien Régime, I'objectif des républicains est cependant «d’institu-
tionnaliser la Révolution»*". Robespierre a parfaitement conscience de
cette double mission lorsqu’il écrit: «le but du gouvernement consti-
tutionnel est de conserver la République: celui du gouvernement ré-

16 Grange, L’idée de République, cit., 34. Souligné par 'auteure.

17 A la différence des républicains, pour lesquels le vote est un droit, ce dernier
n’est qu’une fonction pour Guizot qui récuse tout lien consubstantiel entre la souve-
raineté et le suffrage universel. A ses yeux, la souveraineté ne réside pas dans le peuple
mais dans les «supériorités sociales», suivant ses propres termes, qui sont seules en
mesure de comprendre la raison et la justice a I’ceuvre dans I’histoire.

¥ «La Révolution est un bloc» est une célébre formule de Clemenceau pronon-
cée dans un discours a la Chambre des députés le 29 janvier 1891. Dix ans plus tard,
Waldeck-Rousseau, républicain modéré, s’exprimait presque dans les mémes termes,
le 15 janvier 1901, a I’'ouverture du débat sur I’autorisation des congrégations: «/{ faut
choisir: étre avec la Révolution et son esprit ou avec la contre-révolution contre lordre public».

9" Grange, L’idée de République, cit., 37.

20 Tvi, 39



La citoyenneté par Uwrne électorale et par la plume sergent-major 81

volutionnaire est de la fonder. La révolution est la guerre de la liberté
contre ses ennemis; la Constitution est le régne de la liberté victorieuse
et paisible»?.

Il existe donc un couple et une chronologie indissociables: la Révo-
lution et son gouvernement révolutionnaire pour fonder la république
puis le gouvernement constitutionnel pour conserver cette derniere.
Tout I’enjeu du travail des républicains est donc de donner une forme
politique stable a un régime né de l'insurrection. La Révolution de
1789 détermine I'identité du régime républicain. Aussi, a la différence
de la démocratie, la république n’est-elle pas un idéal politique ni une
utopie. Elle ne reléve pas non plus des traditions du droit naturel nin’a
pas pour but premier d’assurer la sécurité ou encore de promouvoir
I'utilité individuelle ou collective mais «elle se propose de construire
des institutions raisonnables et froides sur la chaleur de l'insurrec-
tion»*2. Il est essentiel de bien entendre la célébre formule d’Auguste
Comte suivant laquelle il convient de terminer la Révolution. A la diffé-
rence de Francois Furet® qui I'interpréte comme I’entreprise de faire
entrer la Révolution au port en la normalisant afin qu’elle s’apparente
aux autres régimes représentatifs européens, il s’agit plutot pour les ré-
publicains de la réaliser pleinement, loin de cette «désolante fadeur»**
qu’évoque Claude Nicolet lorsqu’il compare 1’éthos du libéralisme re-
posant sur la seule liberté des Modernes, avec la foi républicaine sou-
cieuse de la liberté des Anciens®.

2l Maximilien Robespierre, Sur les principes du gouvernement révolutionnaire, 5 nivose
an II (25 décembre 1793), in Maximilien Robespierre, Discours et Rapports a la Conven-
tion, Union Générale d’Editions, Paris 19882 (1% éd., 1965), 190.

2 Grange, L’idée de République, cit., 40.

2 En 1988, Francois Furet, Jacques Julliard et Pierre Rosanvallon publiaient un
ouvrage intitulé la République du Centre dans lequel ils défendaient la thése que la Ré-
publique francaise était désormais rentrée au port, renvoyant a la célebre formule
d’Auguste Comte: «Terminer la Révolution». Mais a la différence du philosophe posi-
tiviste, les trois historiens francais entendaient non que la Révolution soit pleinement
réalisée mais la fin de I’exception francaise par rapport au régime libéral et démocra-
tique des autres pays européens.

# Claude Nicolet, Faut-il larguer la République? (article paru dans le Monde diplo-
matique, juin 1989), in Claude Nicolet, Histoire, nation, République, Odile Jacob, Paris
2000, 85.

% Claude Nicolet, Les trois sources de la doctrine républicaine en France (texte paru
dans Michel Vovelle (dir.), La Passion de la République, Editions sociales, Paris 1992), in
Nicolet, Histoire, nation, République, cit., 37-60.



82 Jean-Yves Frétigné

Il existe au demeurant une réelle difficulté pour les républicains
a assimiler le régime représentatif. Il ne faut pas oublier que contrai-
rement a une idée recue et fortement ancrée dans les esprits, I’'urne
recueillant une voix par individu est un principe nécessaire mais ni
déterminant ni suffisant pour épuiser I'idéologie républicaine. Si les
premieres élections au suffrage universel masculin®® inquiétent les ré-
publicains, ils ne remettent pas en cause I'universalité du vote mais ils
ont toutefois a coeur de théoriser la supériorité de la république par
rapport au suffrage universel. Dans la premiere partie du XIX¢ siecle
se sont opposés au sein de la famille républicaine, les partisans du réfé-
rendum, qui exprimait mieux a leurs yeux la volonté populaire, et ceux
favorables a I’élection au suffrage universel de représentants. Louis
Blanc objectait ainsi a Ledru-Rollin, favorable au référendum, tandis
que lui-méme défendait I’élection de députés, que délibérer sur une
loi ne peut se limiter a I'accepter ou a la rejeter. Mais d’autres figures
républicaines comme Victor Considérant continueront d’estimer que
se donner des représentants fait courir au peuple le risque de se don-
ner de nouveaux maitres. 1848%7 a tranché en associant république et
suffrage universel malgré des opposants qui, redoutant I'immaturité
des électeurs, souhaitaient différer 'adoption de cette loi fondamen-
tale, craignant non sans raison, que I’arme électorale puisse étre utili-
sée contre la république. Il faut attendre la III* République pour que le
libéralisme et le républicanisme nouent entre eux une relation moins
conflictuelle et finalement féconde. Toutefois, contre une lecture do-
minante n’est-il pas plus pertinent de se demander comment le libéra-
lisme se fait républicain plutot que s’interroger pour savoir comment
le républicanisme se fait libéral? Les philosophes républicains Charles
Renouvier®, Jules Barni® et Jules Simon™ jouent un role déterminant
dans cette rencontre entre le libéralisme et le républicanisme, préci-
sément en soulignant que la république, en tant qu’héritiére des prin-
cipes de 1789, est supérieure aux formes et aux procédures libérales.
La Constitution du 4 novembre 1848 inscrit dans I’article III de son Pré-

% Les élections présidentielles du 10 et 11 décembre 1848 sont un triomphe pour
Louis-Napoléon Bonaparte, les législatives des 13 et 14 mai 1849 voient la victoire du
parti de I’Ordre.

77 D’ou le choix de cette date comme terminus a quo de notre article.

% Manuel républicain de Uhomme et du citoyen (1848).
2 Manuel républicain (1872).

%0 La lberté politique (1867) et La liberté civile (1867).



La citoyenneté par Uwrne électorale et par la plume sergent-major 83

ambule «[Qu’] Elle [la République francaise] reconnait des droits et
des devoirs supérieurs aux lois positives». Une constante de la pensée
républicaine sera logiquement de soutenir que le droit s’enracine ul-
timement dans des normes méta-historiques et méta-positives [car] le
républicanisme est un rationalisme politique — entendre: une philoso-
phie politique convaincue que la raison surplombe I’histoire et est a
méme de définir pour I’humanité un idéal atemporel®..

Il n’a donc pas lieu de s’étonner que demeure un écart entre le
régime républicain et le parlementarisme libéral tel qu’il se développe
dans les autres pays européens. Non seulement celui-la ne veut plus
d’un roi mais encore a-t-il pour horizon I'unanimité:

La République a besoin d’adversaires pour développer son aptitude géné-
rique a incarner le tout, le tout de la société constitutive ou de la Nation [...].
La République a été le premier modele a asseoir son unanimité par I'adver-
sité. A la différence des démocraties anglo-saxonnes, la France n’a pas congu
le contrat social comme la coincidence des intéréts particuliers, mais comme
I’expression de la volonté générale, qui exige ses exclus. Et le fait qu’elle n’ait
connu la démocratie que sous la forme républicaine I’a peut-étre rendue
spontanément allergique au pluralisme et a I’alternance. La république a soif
d’unanimité combative®.

L’influence de Rousseau, et au premier chef de sa conception de
la volonté générale, est ici déterminante. Dans la longue chaine de
I'histoire de la souveraineté®, 'auteur de Du Contrat social est le pre-
mier penseur a concevoir le peuple uni comme I'unique souverain et
«seule la Révolution francaise réalisera, dans le vif de I’action, non la
doctrine rousseauiste dans son ensemble, mais ce point précis»**. Pour
la doctrine républicaine, il ne suffit donc pas que I’Exécutif et le Lé-
gislatif soient séparés ni que la loi domine et remplace I’arbitraire et
le privilege, il faut encore un moi commun porteur de la souveraineté.
En termes plus juridiques, le peuple doit se constituer, de par sa propre
volonté, en assemblée constituante. Telle est la voie majeure et privilé-
giée par la politique républicaine pour institutionnaliser la Révolution.

1 Sylvie Mesure et Alain Renaut, La discussion républicaine du libéralisme moderne, in
Alain Renaut (dir.), Histoire de la philosophie politique. Tome IV, Les critiques de la moder-
nité politique, Paris, Calmann-Lévy, 1999, 327.

2 Pierre Nora, Les lieux de mémoire, Tome 1 La République, Gallimard, Paris 1984,
653.

? Gerard Mairet, Qu'est-ce que la souveraineté?, Gallimard, Paris 1997.

* Grange, L’idée de République, cit., 58-59.



84 Jean-Yves Frétigné

Sur ce point, on mesure toute la différence avec les familles libérales
européennes qui sont toutes favorables a la représentation car elles
concoivent la volonté populaire comme la somme des volontés indivi-
duelles. Dans la France républicaine, le citoyen n’est pas I'individu de
la société civile avec ses passions et ses intéréts. Il n’est pas le membre
d’un groupe, d’un parti ou d’une association. Il n’a pas de droits qui
lui viendraient de la nature. A la différence du pays, la mise en place
du département, qui n’est pas un espace renvoyant a I’histoire, ou le
privilege accordé a la proportionnelle, qui favorise le débat d’idées au
choix de personnes, refletent, entre autres exemples, cette conception
du peuple comme entité politique et non comme ensemble d’individus
avec leurs appartenances familiales, régionales, associatives ou parti-
sanes. Il en découle que ceux désignés par le suffrage universel repré-
sentent non une région ou un groupe social mais I’ensemble du peuple.
Du seul fait de son appartenance au peuple défini politiquement®, un
Francais est citoyen avec ses droits en tant souverain et avec ses devoirs
en tant que sujet. La question essentielle pour les républicains n’est
donc pas celle de meilleure forme du gouvernement, probleme qui
préoccupe en revanche les démocrates et les libéraux, mais le maintien
de cette identification cruciale entre le peuple et le pouvoir.

% Apres 1848 et I’abolition définitive de 'esclavage, toute une série de raisons
politiques, qu’il serait ici trop long d’exposer dans le détail mais qui tiennent prin-
cipalement dans la crainte de la part de I’élite au pouvoir que I’élément indigene,
suivant le vocabulaire du temps, ne devienne majoritaire dans les colonies, le rapport
entre la nationalité et la citoyenneté donne lieu, dans ces mémes colonies, a des si-
tuations juridiques extraordinaires, pour ne pas dire aberrantes. Ainsi, des indigénes
juridiquement considérés comme des sujets francais ne bénéficient d’aucun des droits
politiques des citoyens métropolitains, tout en étant, par ailleurs, régis dans leur vie
privée par des régles particulieres fort éloignées de celles en vigueur dans le Code ci-
vil. L’héritage assimilationniste révolutionnaire, que renforcent les deux grandes lois
de 1848 établissant le suffrage universel masculin et ’abolition de I’esclavage, trouve
dans cette situation son plus grand écueil. Ainsi, pour se limiter au cas de I’Algérie,
un exemple emblématique puisqu’il s’agit d’une vieille colonie, un indigéne algérien
ne peut alors bénéficier du droit de vote que s’il est naturalisé et s’il accepte d’étre
régi par les lois civiles de la France, c’est-a-dire s’il renonce a faire de I'Islam la loi
génératrice de toutes les autres. Dans ces conditions, il est évident qu’il existe tres
peu d’indigeénes algériens électeurs. Les réticences concretes devant le risque d’une
république arabe ont donc raison de I'idéal universaliste de principe auquel restent
toutefois attachés les républicains



La citoyenneté par Uwrne électorale et par la plume sergent-major 85

Entre la fin du XIX° siecle et les années 1930, pour ne rien dire
de notre époque™®, cette origine révolutionnaire de la conception poli-
tique républicaine va certes étre progressivement édulcorée, voire ou-
bliée. Il en reste toutefois — pour combien de temps encore! — plusieurs
héritages capitaux.

N’existant que par la seule volonté politique, la nation francaise est
une construction politique artificielle — car non procédant de la nature.
Elle n’est pas I'expression d’une culture, d’us et coutumes ou encore
d’une langue. Il en découle qu’elle ne repose pas sur une tradition,
par définition particuliére, mais qu’elle a une dimension universaliste.
Autre héritage de poids: la volonté souveraine n’appartenant qu’au
peuple, celui-ci garde, de jure, 1a 1égitimité d’intimider les gouvernants,
un «pouvoir [qui] s’est longtemps exercé [en France] par révolutions
et barricades» (Alain)*. Sous ’angle plus institutionnel, I’autorité de
I’Exécutif devrait étre partielle et non centrale dans I’Etat proprement
républicain. Dans le cadre d’un régime républicain, la souveraineté,
qui n’est que dans le peuple, ne saurait étre incarnée dans une instance
et encore moins par une personne mais se référer seulement a une
idée et a des principes. Cette doctrine exigeante signifie le refus de tout
leader charismatique prétendant réunir en sa personne I’Etat et/ou le
peuple, ou encore incarner la Révolution, reproche trés souvent im-
prudemment formulé a I’encontre de Robespierre. Elle signifie le rejet
de tout guide supréme et de tout parti se voulant étre le porteur exclu-
sif de la vérité. Hors le temps de la Révolution, la politique républicaine
suppose médiation et progressivité. Son effort pour institutionnaliser
la Révolution passe d’ailleurs par la réforme. Si la république a pour

% «Force est de constater que, dés la fin du XIX¢siécle, la politique francaise met
en présence deux facons d'étre républicain et méme deux définitions du républicanisme. La
premiere [...] estla plus ancienne, la plus hautement proclamée, celle de la tradition,
des grands ancétres, celle de la gauche au sens historique du terme. Nous pourrions
I’appeler plus prosaiquement la définition maximale puisqu’elle inclut, avec I’adhé-
sion au culte de la Révolution, la laicité et I’anticléricalisme, une touche de sens social,
I’attachement aux droits du Parlement et I’allergie aux hommes forts. Plus récents
et plus timides, les républicains issus successivement du camp monarchique et restés
classés a droite se réclament d’'une définition que nous dirions minimale puisqu’elle
n’inclut rien d’autre que I’acceptation de la forme du régime et de I'Etat de droit; rien
d’autre, ce qui permet, par exemple, d’étre par ailleurs clérical ou présidentialiste»
écrit Maurice Agulhon, Républicains a la francaise, in Histoire vagabonde, tome 3, Galli-
mard, Paris 1996, 95-96. Souligné par I’auteur.

¥ Cité Grange, L’idée de République, cit., 84.



86 Jean-Yves Frétigné

fondement la Révolution, elle n’entend pas fonder un Etat révolution-
naire: «[opportunisme républicain s’oppose donc a la pureté révolu-
tionnaire»*®. Un autre grand héritage de cette culture politique origi-
nale est celui de I’enseignement obligatoire, gratuit et laique™.

2. La plume Sergent-Major: la laicité intérieure

Depuis 1848, contre les libéraux soucieux de défendre les droits-li-
bertés contre d’éventuels droits sociaux, et contre les socialistes mili-
tant, en revanche, pour I’actualisation de ces derniers, tout en dénon-
cant le caracteére formel des droits-libertés — une opposition qui revient
en définitive «a faire des droits de ’homme [...] avant tout un poéle de
division»*’ —, la philosophie politique républicaine trouve sa spécificité
en attirant ’attention sur

un troisieme type de droits — ou plutot en détachant des droits formels un
type particulier de libertés et en en faisant le principe d’une synthese entre les
droits sociaux et le reste des droits-libertés. Ce que la doctrine républicaine
privilégia ainsi et désigna comme des droits-charniéres dans le contenu global
des droits de ’homme correspondait en fait aux droits ou libertés politiques,
c’est-a-dire aux droits du citoyen concus comme droit politique de participa-
tion au pouvoir, avant tout a travers ’exercice du suffrage universel*'.

L’actualisation des droits politiques ainsi définis passe par «le mo-
ment du vote [qui] absorbe et sature le champ du politique»*. Ce mo-
ment suppose l'existence et la défense des droits-libertés, tout en ga-
rantissant par leur exercice méme, la prise en compte des exigences de
la solidarité®® ou de la fraternité. «[...] C’est une formule de Gambetta,
répétée maintes fois entre 1872 et 1878, qui exprime le mieux la convic-

*® Ivi, p. 111.

¥ Sur I'histoire de I’enseignement, la bibliographie est trés importante, mention-
nons ici trois excellentes synthéses: Antoine Prost, Education, société et politiques, Pa-
ris, Le Seuil 1992; Pierre Albertini, L Ecole en France du XIX' siécle a nos jours, Hachette,
Paris 2012* (1% éd. 1992); Jean-Noél Luc, Jean-Francois Condette, Yves Verneuil, His-
toire de l'enseignement XIX*-XX siécle, Armand Colin, Paris 2020.

" Mesure et Renaut, La discussion républicaine du libéralisme moderne, cit., 327-328.

4 Ivi, p. 329.

4 Pierre Rosanvallon, La démocratie inachevée, Gallimard, Paris 2000, 349.
La principale doctrine sociale des républicains dans la période qui intéresse cet
article est le solidarisme, voir Marie-Claude Blais, La solidarieta. Storia di un’idea, Giuf-
fre Editore, Milan 2012 (1%« éd., Paris, Gallimard, 2007) et Jean-Yves Frétigné, Giuseppe

43



La citoyenneté par Uwrne électorale et par la plume sergent-major 87

tion républicaine: la République, définie avant tout par 'exercice du
suffrage universel, est “une forme qui implique le fond”»*.

Cet attachement essentiel au suffrage universel (masculin), qui est
une constante de la tradition républicaine, suppose une éducation des
citoyens, «concue, selon Gambetta, comme “éducation du suffrage uni-
versel”»*. Parfaitement «exprimée par la belle formule de Jules Simon,
au demeurant récurrente dans le discours républicain, selon laquelle
“démocratie, c’est démopédie”»*, la politique éducative de la Ille Ré-
publique a donc une fonction majeure a jouer. Les grandes lois sco-
laires répondent a une logique trés précise qui ne peut étre actualisée
que dans le cadre du régime républicain et nullement par exemple au
temps des monarchies censitaires, malgré ’effort de Francois Guizot
pour développer I’enseignement primaire.

I1 est essentiel de ne pas perdre de vue que le républicanisme fran-
cais a, en effet, pour projet de créer une société différente de celle
existante, en tant qu’il ceuvre pour passer d’une société assujettie a
une société sujette d’elle-méme. Aussi la liberté politique n’est-elle pas
tant le garant des libertés individuelles que «le socle d’un nouvel Etat
social»*’. Aux yeux des républicains, la société n’a pas de puissance
d’auto-organisation et elle n’est pas bonne en elle-méme comme en
témoignent la permanence des injustices, des féodalités, des supersti-
tions et et la prégnance des pouvoirs ancestraux. Les droits du citoyen
sont donc a construire encore et toujours. Les traditions, les moeurs, les
usages ou encore les formes des échanges économiques ne sont nulle-
ment mauvais en eux-mémes mais ils peuvent toujours et doivent sou-
vent étre politiquement transformés. Ce role échoie a I’éducation, qui,
seule, crée I'identité du citoyen. Il faut donc émanciper les consciences
individuelles des préjugés propres a la place que chacun occupe dans
la société civile pour construire des individus raisonnables, c’est-a-dire
capables d’indépendance par rapport aux habitudes et aux croyances

Mazzini et les réformismes frangais solidariste et socialiste, «Rassegna storica del Risorgimento»,
avriljuin 2001, 191-224.

* Sylvie Mesure et Alain Renaut, La discussion républicaine du libéralisme moderne,
cit., 329.

* Ivi, 330. La Ille République a entrepris la publication de manuels électoraux
destinés principalement aux écoliers. Les plus célebres sont ceux rédigés par Ernest
Lavisse sous le pseudonyme de Pierre Laloi; un pseudonyme choisi a dessein!

4 Tvi, 331.

i Grange, L’idée de République, cit., 114.



88 Jean-Yves Frétigné

partagées. Les hommes instruits, en définitive les citoyens, sont seuls
capables de s’affranchir des hiérarchies traditionnelles. En dévelop-
pant sa capacité de raisonnement civique pour le rendre autonome a
I’égard de la société, I’école arrache ’homme a la nature pour en faire
un citoyen. I’école n’a donc pas pour principale finalité de préparer
les jeunes a I'adaptation sociale mais a leur intégration politique dans
la cité qui seule les rendra libres. En ce sens,

L’école doit étre gratuite pour que le savoir qu’elle dispense soit accessible
a tous, laique pour que ce savoir soit libéré de tout principe d’autorité et
s’identifie a un savoir de la raison, obligatoire parce que si I’exercice de la
citoyenneté est un droit, I’éducation au suffrage universel est I’envers de ce
droit, c’est-a-dire un devoir, donc une obligation®.

L’individualité de chacune et de chacun n’est cependant pas niée.
Loin s’en faut. Mais les républicains ont pour projet de défendre la li-
berté de penser en général et non de sauvegarder telle ou telle passion
ou tel ou tel intérét existant dans la société. Il importe donc au premier
chef de mettre en forme cette derniére et non de reproduire dans le
domaine politique la diversité des traits caractérisant la société civile —
terme pris ici dans son acception hégélienne®.

Il existe assurément un potentiel danger dans cette conception, a
savoir celle de la fusion du social et du politique, d’autant qu’elle serait
favorisée en France par une tradition de centralisation®. C’est oublier
que la république pose des limites a cette transformation. D’abord, elle
se donne du temps pour modifier la société. Si elle prend sa source et
sa légitimité dans le fiat révolutionnaire, la culture politique républi-
caine est profondément réformiste dans sa méthode. De plus, elle dé-
fend sans ambages la liberté de conscience qui est indispensable pour
se forger un jugement critique. Enfin, la république concoit la laicité
comme un partage entre la sphere publique et la sphére privée. Saisie
par le droit, la laicité distingue quatre types d’espaces avec chacun ses
propres regles: I’espace étatique dans lequel ne doit apparaitre aucun
signe religieux, I’espace privé ou chacun édicte ses regles dans le res-
pect de la loi, les lieux affectés a I’exercice collectif des cultes dans

8 TIvi, 331-332.

“ Norberto Bobbio, Societa civile, in Norberto Bobbio, Nicola Matteucci, Gian-
franco Pasquino (dir.), Il Dizionario di politica, UTET, Turin 2004, 894-895.

0 Pierre Rosanvallon, Le modéle politique francais. La société civile contre le jacobinisme

de 1789 a nos jours, Le Seuil, Paris 2004.



La citoyenneté par Uwrne électorale et par la plume sergent-major 89

lesquels s’appliquent les regles de comportement propres a chaque
religion, enfin, I’espace public civil, «en soi peu réglementé [ou] 'ex-
pression de la foi se trouve soumise aux plus fortes tensions d’interpré-
tation et de régulation»’'.

L’école de la République ne peut étre que laique car elle se doit
d’étre un espace neutre idéologiquement dans lequel 1'opinion
publique ne soit ni une areéne ou s’affrontent les convictions indi-
viduelles qui émaneraient de la société civile ni le lieu d’un consen-
sus voulu par la puissance publique mais celui ou se confrontent les
intelligences raisonnables. L’expression de 1’opinion publique, qui
concerne la vie de la cité et non la sphere privée, implique la confron-
tation des idées la plus sereine possible, afin de ne pas mettre a mal
I’'unité du peuple. Tel est un des sens trop souvent oublié du terme
laicité, pourtant au cceur de son étymologie: «Est laic, [...], ce qui
concerne tout le peuple, indépendamment des diverses croyances qui
le divisent»"%.

On pourrait objecter que cette présentation du régime républicain
en général et de la laicité en particulier est trop irénique.

Il ne s’agit pas de nier la dimension offensive des luttes conduites
par les partisans de la laicité. Mais ce combat, quand il n’est pas dévoyé,
n’est aucunement dirigé contre la religion mais contre son immixtion
dans les affaires de la cité, en un mot contre le cléricalisme. Il faut
garder présent a I’esprit que la loi de 1905, qu’il convient d’appeler
par son nom exact de loi de séparation des Eglises et de I’Etat, a été
préparée avec soin, discutée amplement au Parlement et votée avec
une large majorité®. En sanctionnant par le droit, la fin de toute une
tradition mélant le théologique au politique, il n’est pas surprenant
que cette loi ait suscité un rejet, tres longtemps viscéral, de la part de
I’Eglise catholique de France mais aussi de la part du Saint-Siege. En
convoquant les évéques de Dijon et de Laval sans demander I'auto-
risation du gouvernement francais, alors que le Concordat était tou-
jours en vigueur, le pape Pie X, qui entendait ainsi réagir a la visite
du président de la République francaise Emile Loubet au roi d’Italie,

51 Weil, De la laicité en France, cit., 40.

2 Henri Pena-Ruiz, Histoire de la laicité, genése d’un idéal, Gallimard, Paris 2005,
16-17.

% Anceau, Laicité, un principe, cit., 137-160.



90 Jean-Yves Frétigné

Victor-Emmanuel III, en avril 1904, crispe une grande partie de I’opi-
nion publique francaise en faisant se télescoper la question de la laicité
et celle de la souveraineté.

La laicité a donc a voir avec la souveraineté de la France et du peuple frangais. Elle est
Iaffirmation d’une souveraineté politique de I'Etat face a la prétention d’une
puissance religieuse a lui ordonner sa conduite. Elle nait du refus définitif
de son intrusion dans la politique francaise, définition du cléricalisme. La
séparation intervient pour garantir la liberté de conscience™ et I’égalité des
citoyens; mais aussi pour assurer une souveraineté et une indépendance de la
République par rapport au pouvoir religieux®. Considérant la double dimen-
sion de la religion, conviction individuelle et phénomeéne social et collectif,
la laicité, par la séparation de UEtat avec les Eglises, assure a Uindividu sa liberté indi-
viduelle de croire, sans pression; et affirme un régime de souveraineté du pouvoir civil
républicain a Uégard d’un groupe religieux”".

A c6té du débat sur la laicité trés présent en ce premier quart du
XXIe siecle, perdure une autre source de questionnement, et parfois
de malentendus, sur le modéle francais. Il s’agit de la tension entre le
rationalisme politique et la volonté souveraine du peuple, tous deux au
coeur de I'idéologie républicaine: «Il y a en France un probléeme d épis-
témologie de la démocratie. Dés lors que le bon gouvernement ne peut pro-
céder que de la raison, il est en effet difficile de faire de la souveraineté
du nombre une condition du progres politique»®®.

A moins de faire de tous les citoyens des philosophes®, cette tension
entre le nombre et la raison est «irréductible»®. Toutefois cette irré-

5 Sur ce grave incident diplomatique qui se solde par la rupture des relations di-
plomatiques entre Paris et le Saint Siége, Jean-Yves Frétigné, De la question romaine a la
question coloniale (1830-1922), les rapports entre Frangais et Italiens: entre Uestime et le mépris,
in Gilles Bertrand, Jean-Yves Frétigné, Alessandro Giacone, La France et Ultalie. Histoire
de deux nations sceurs de 1660 a nos jours, Armand Colin, Paris 2016, 245-253.

% Inchangé jusqu’a ce jour, I'article 1¢" de la loi du 9 décembre 1905 affirme: «La
République assure la liberté de conscience. Elle garantit le libre exercice des cultes
sous les seules restrictions édictées ci-aprés dans I'intérét de I’ordre public».

% Premiére phrase de I'article 2 de la loi du 9 décembre 1905, lui aussi inchangé
jusqu’a ce jour: «La République ne reconnait, ne salarie ni ne subventionne aucun
culte».

57 'Weil, De la laicité en France, cit., 34-35. Passages soulignés par I'auteur.

% Rosanvallon, Le sacre du citoyen, cit., 449.

% 11 est significatif que I’enseignement de la philosophie — et non celui de I’his-
toire de la philosophie — tienne encore une place importante au lycée.

% Grange, L’idée de République, cit., 215.



La citoyenneté par Uwrne électorale et par la plume sergent-major 91

ductibilité n’interdit pas I’optimisme qui est au demeurant consubstan-
tiel a la doctrine républicaine, celle-la méme qui fait de Condorcet et
de son idée de perfectibilité une de ses principales références®. Au de-
meurant, pour irréductible qu’elle soit, cette tension entre le nombre
et la raison ne doit pas étre exagérée. Premiérement, il faut garder a
I’esprit qu’il n’existe pas de philosophie républicaine officielle et que
la laicité est une condition de la liberté de pensée et n’a nullement
pour objectif de promouvoir I’agnosticisme ou ’athéisme. Il est révé-
lateur que la loi du 9 décembre 1905 ne mentionne le mot de laicité,
ni dans son titre ni dans ses articles. La laicité est une méthode de
libération non un programme politique ou spirituel. Les républicains
empruntent certes nombre de leurs idées aux Lumiéres, au kantisme
et, plus encore peut-étre dans la période ici étudiée, a la philosophie
d’Auguste Comte. Mais ce serait aller vite en besogne que de faire du
positivisme la grande référence de I'idéologie républicaine. Du posi-
tivisme, les penseurs républicains ont d’abord retenu deux idées-clés.
La premiere est 'importance des sciences, en particulier des
sciences humaines pour bien comprendre les réalités sociales et donc
bien exercer sa raison. Contre un préjugé encore bien enracinég, il
n’existe nullement dans I'idéal politique républicain une opposition
de principe aux élites politiques et administratives. Par leur capacité,
a la fois morale et intellectuelle, elles sont (ou devraient étre) les plus
a méme de s’élever au niveau de la volonté générale et donc d’ceuvrer
pour le bien commun. Encore faut-il que les élites politiques soient
¢élues au suffrage universel et que leur pouvoir ne soit ni viager, ni hé-
réditaire, ni personnel et que les élites administratives (les fonction-
naires) soient recrutées de manieére anonyme par les concours. Si la
premiére partie du programme commence a étre remplie des 1848%,
il faut attendre 1945 pour que le second volet soit pleinement réalisé
avec la création de I’Ecole Nationale d’Administration. Si «le principe
[d’une telle Ecole] avait pourtant été envisagé dés la période révolu-

' Nicolet, L’idée républicaine en France, cit., 74-75: «Quand il s’agissait de monstres
sacrés tels que Voltaire ou Rousseau, ou encore Diderot [...], les républicains et leurs
adversaires se disputaient en somme le patrimoine national [...]. Le cas de Condor-
cet est tout différent [...]. Il avait choisi son camp: la République — avant beaucoup
d’autres —, la Convention, puis avec des réserves graves, la Gironde».

%2 11 va de soi que I’histoire sociale du suffrage universel, pour reprendre le titre
de I'ouvrage d’Alain Garrigou, (voir notes 7 et 8) est heurtée.



92 Jean-Yves Frétigné

tionnaire»*, c’est entre 1890 et les années 1920 que se met en place
«]a machine bureaucratique [constituant] en ellee-méme une force
identifiée a la réalisation de I'intérét général»®. Le concours anonyme
offre une légitimité démocratique au fonctionnaire et se rapproche
en ce sens de I'élection qui «a toujours eu deux visages entrelacés: ex-
pression de I’égalité citoyenne et sélection des dirigeants»*. L’urne,
la plume Sergent-Major et le concours forment le trépied sur lequel
repose le régime républicain.

Le second héritage que legue le positivisme a la pensée républi-
caine est la nécessité de la séparation entre le spirituel et le temporel
qui seule permet la liberté de conscience. En ce sens, il est pertinent de
parler de laicité intérieure car «au-dela des regles civiques et politiques
[...] pour ceux qui s’en réclament, [la laicité] se joue d’abord dans
une méditation intérieure et dans un controle permanent de soi sur
soi-méme»?’.

Il existe assurément de nombreuses limites a ’actualisation de ce
programme philosophique. Pour y pallier, les hommes politiques et les
intellectuels républicains ont su construire un imaginaire® favorisant
ce processus d’émancipation. Son étude serait ici hors de propos. Les
faiblesses, les lacunes et les défauts de cet imaginaire, pour partie daté,
ne sauraient toutefois remettre en cause la force et la grandeur de ce
modele politique comme voie originale vers la démocratisation.

Pierre Rosanvallon, La légitimité démocratique: impartialité, véflexivité, proximité, Le
Seuil, Paris 2010 (1% éd., 2008), 98.
D’ou le choix de cette date comme terminus ad quem de notre article.
> Rosanvallon, La légitimité démocratique, cit., 12.
% Ivi, 93-94.
Claude Nicolet, La Laicité intérieure (premiere parution dans Les Idées en mou-
vement, Ligue d’enseignement, avril 1988), in Nicolet, Histoire, nation, République, cit.,
235.

% Le premier grand historien de cet enracinement de la République dans les
villes et dans les campagnes est Maurice Agulhon.



Esteban Anchustegui Igartua®

Dalla rappresentanza politica allo Stato dei partiti’

Lasciate ogni speranza,
voi ch’entrate
(Dante Alighieri — Inferno, Canto Terzo)

Introduzione

La rappresentanza politica, concepita come strumento per canaliz-
zare la volonta dei cittadini e come processo attraverso il quale alcune
persone assumono il compito di agire per conto di altri nelle decisioni
pubbliche, rappresenta uno degli aspetti piu complessi e problematici
del funzionamento della democrazia. Il termine “rappresentanza” e di
natura polisemica, che comprende molteplici significati: capacita di ri-
produrre il corpo politico, delega o mandato.

Nella sua forma istituzionale, la rappresentanza si articola come una
delega: il rappresentante viene concepito come un soggetto cui viene
conferito il potere di agire in nome di altri. Tale potere si legittima
attraverso il processo elettorale e i suoi esiti, concretizzandosi in una
delega collettiva. In tal modo, il popolo, quale depositario originario
ed esclusivo della sovranita, cede il proprio potere ai rappresentanti
politici, che acquisiscono la loro autorita in quanto mandatari di que-
sto popolo.

Pertanto, la rappresentanza dovrebbe essere intesa come un vero e
proprio mandato: I'incarico conferito da una persona o da un gruppo
a un altro affinché agisca per conto loro. Tale concetto trova un paral-
lelismo nelle figure giuridiche come il procuratore che rappresenta

* Universidad del Pais Vasco UPV/EHU (Spagna).

! Questa pubblicazione rientra nell’attivita del Gruppo di Ricerca consolidato di
tipo A del Governo Basco “Biography & Parliament” (IT-1441-22) e del Progetto di
Ricerca “No nos representan”. La transformacion de la representacion parlamentaria en el pe-
riodo democratico (1979-2022) del Ministero della Scienza e dell’Innovazione (PID2022-
136603NB-100). ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8471-7305.



94 Esteban Anchistegui Igartua

un soggetto in tribunale, o nei documenti di delega che autorizzano
qualcuno ad agire in nome di un’altra persona. Tuttavia, nella pratica
contemporanea, i meccanismi di controllo e trasparenza che dovrebbe-
ro governare la rappresentanza politica risultano indeboliti, portando
cosl a una distorsione della sua essenza. Questo fenomeno introduce
problematiche legate alla dissonanza, alla distanza, alla sfiducia e all’al-
terita, con la conseguenza di un indebolimento del legame tra rappre-
sentati e rappresentanti.

1. Origini del concetto di rappresentanza

E essenziale ricordare che i concetti politici affondano le loro radici
nel diritto, in particolare nel diritto romano. In tale contesto, ¢ fonda-
mentale sottolineare che, sia in Grecia che a Roma, la rappresentanza
era rigorosamente vietata: non era consentito a una persona di agire in
nome e per conto di un’altra. Questo divieto era talmente stringente
che, per consentire alcune forme di sostituzione, venne introdotta la
figura della procuratio in rem suam. Tale istituto prevedeva la «cessione a
un terzo di un credito su qualcosa di proprio», consentendo a un terzo
di agire su un bene (ad esempio, un credito) appartenente al soggetto
interessato, senza pero entrare in un rapporto di rappresentanza o so-
stituzione diretta.

A partire dal XII e XIII secolo, la scolastica e i glossatori iniziarono
a esplorare i concetti giuridici e i principi fondamentali del diritto ro-
mano, raggiungendo il culmine nel XIV secolo con Marsilio da Padova.
Proveniente da una famiglia di giudici e notai, Marsilio sviluppo il con-
cetto di rappresentanza politica nella sua opera Defensor Pacis (1324)%,
in cui, attraverso un’analisi critica delle fonti classiche come Aristotele,
I’ Ecclesiaste e altre normative che regolavano I’elezione di abati e vescovi,
formulo una concezione della rappresentanza simile a quella odierna.

Nel Defensor Pacis, opera che, secondo Hans Kiing, rappresenta «la
prima teoria non clericale dello Stato»®, Marsilio da Padova afferma
che il mantenimento della pace, considerato come un valore fonda-
mentale per la vita politica, non € in contrasto con 'esercizio della
liberta. A sostegno di questa tesi, egli delinea principi fondamentali,

? Marsilio de Padua, El defensor de la paz, Tecnos, Madrid [1324] 2009. Le citazioni
provengono da questa versione in spagnolo e la traduzione in italiano ¢ mia.
* Hans Kiing, Iglesia catdlica, Debate, Barcelona [2002] 2005, 151.



Dalla rappresentanza politica allo Stato dei partiti 95

evidenziando in particolare che i cittadini responsabili dell’elaborazio-
ne delle leggi devono essere scelti tramite un processo elettivo rego-
lato da norme predefinite. Questi cittadini, «rappresentando la volonta
e I'autorita dell’intera cittadinanza, approveranno o disapproveranno,
totalmente o parzialmente, le regole proposte»*. Inoltre, egli chiari-
sce che «solo dopo questa approvazione le suddette regole diventano
leggi e meritano di essere chiamate cosi, non prima; e queste, dopo la
loro approvazione e proclamazione, sono le uniche che, tra i precetti
umani, obbligano i trasgressori con colpa e pena civile»’. La capacita di
legiferare, quindi, spetta all’intera cittadinanza, poiché, sebbene non
tutti i cittadini partecipino direttamente al governo, tutti fanno parte
del corpo legislativo.

Questa separazione tra la figura del legislatore e quella del gover-
nante comporta un cambiamento rilevante nel concetto di partecipa-
zione politica. In base a questa prospettiva, un cittadino puo conside-
rarsi veramente libero e preservare la propria autonomia individuale
solo attraverso la partecipazione al processo legislativo e il conferimen-
to del proprio consenso alle leggi. Questo perché, quando una norma
¢ «data con I’ascolto e il consenso di tutta la moltitudine [...] € come
se ognuno I’avesse data a sé stesso»°.

Nella seconda parte del Defensor Pacis, Marsilio da Padova propone i
principi dell’elezione uninominale per distretto, affermando che spet-
ta alla regione scegliere il proprio rappresentante. Inoltre, sostiene che
né i sacerdoti, né i collegi sacerdotali sono stati istituiti per legge divi-
na, ma sono il frutto di elezioni o istituzioni umane. Marsilio analizza in
particolare «I’elezione dei vescovi»” basandosi sulle Scritture — in parti-
colare sull’istituzione dei primi discepoli e sull’imposizione delle mani
da parte degli apostoli (Atti degli Apostoli V1, 2-6) — e su testimonianze
storiche riguardanti tale procedura di nomina. Egli conclude che il ve-
scovo non possiede un potere sacramentale speciale maggiore rispetto
a quello di qualsiasi altro sacerdote, ma € semplicemente “destinato” o
assegnato a una determinata regione o provincia. Pertanto, la sua ele-
zione spetta all’assemblea dei fedeli residenti in quella regione®.

* Marsilio de Padua, El defensor de la paz, 1, libro XIII, § 8, cit.
5 Ibidem.

6 TIvi, I, libro XII, § 6.

7 Ivi, 11, libro XV, § 8.

8 TIvi, II, libro XVII, § 8.



96 Esteban Anchistegui Igartua

Marsilio attribuisce cosi a questo gruppo di persone l'autorita di
designare un individuo o un’istituzione — in questo caso il vescovo —
come rappresentante «dell’'unita numerica di quel territorio». Questa
formulazione stabilisce per la prima volta il concetto di distretto o unita
elettorale, dove ¢ la comunita locale ad avere il potere di scegliere il
proprio rappresentante. Quest'ultimo deve agire secondo la volonta
dell’unita elettorale che lo ha scelto, e non secondo i propri desideri
personali, interessi particolari o criteri morali.

Allo stesso modo, per I'elezione del governante, Marsilio propone
procedure analoghe, sottolineando che, sebbene possano essere adot-
tate diverse modalita per attuare questo principio, nessuna di esse deve
compromettere ’essenza del consenso popolare (inteso come appro-
vazione) dei cittadini. Cio perché «ogni cittadino deve essere libero e
non sottomettersi al dispotismo di un altro, cio¢ ad un dominio servile»’.

Il concetto di consenso € centrale nella definizione di cittadinanza.
Poiché il consenso alla legge ¢ essenziale per la liberta dei cittadini e
una civitas perfetta richiede leggi che riflettano la volonta collettiva, il
modo in cui i cittadini scelgono i loro rappresentanti diventa un crite-
rio chiave per distinguere un “buon governo” da quelli corrotti o viziati.

Questa ¢ la prima formulazione che, trascendendo il campo esclu-
sivamente giuridico, si riferisce alla “rappresentanza politica”, intesa
come il meccanismo che «rappresenta la totalita; perché non ¢ faci-
le, né possibile che tutte le persone giungano a un’unica opinione,
dato che la natura di alcuni é tardiva nella nascita, o incomprensibile
per malizia o ignoranza, e cio che non deve essere impedito o omesso
quando si tratta di qualcosa che ¢ utile per tutti»'.

Le idee di Marsilio da Padova hanno avuto una profonda influen-
za nei paesi protestanti, in particolare in Inghilterra, dove la Glorio-
sa Rivoluzione del 1688 ha sancito la limitazione del potere reale e
I’emergere della democrazia parlamentare. Questo evento ha favorito
I’approvazione del Toleration Act e del Bill of Rights, stabilendo le basi
per lo sviluppo delle teorie di John Locke sulla separazione dei poteri e
sulla rappresentanza, concetti successivamente approfonditi da Monte-
squieu in De lesprit des lois, dove affronta la questione della designazio-
ne e dell’elezione dei rappresentanti.

9 Ivi, I, libro XII, § 6.
10 Tvi, § 5.



Dalla rappresentanza politica allo Stato dei partiti 97

Sebbene Montesquieu non specifichi esplicitamente la procedura
elettorale per garantire la rappresentanza politica, sottolinea I'impor-
tanza cruciale della separazione dei poteri tra il legislativo e I’esecutivo,
al fine di evitare che chi elabora le leggi sia lo stesso che le applica:
«Quando il potere legislativo ¢ unito al potere esecutivo nella stessa
persona o nello stesso corpo, non c’e liberta, perché si puo temere che
il monarca o il Senato promulgano leggi tiranniche per farle rispettare
tirannicamente»''.

Non ¢ il momento di analizzare nel dettaglio il contributo di Marsi-
lio da Padova né il modo in cui esso fu integrato da Montesquieu, Locke
o dal parlamentarismo inglese. Tuttavia, ¢ fondamentale evidenziare
un altro momento cruciale nello sviluppo della rappresentanza poli-
tica: I’esperienza degli Stati Uniti successiva all'indipendenza, riflessa
nei The Federalist Papers (1787-1788). Dopo il fallimento della costituzio-
ne confederale basata sugli Articoli della Confederazione, il Congres-
so convoco nel 1787 una convenzione per redigere una nuova costitu-
zione, destinata a sostituire il modello confederale con uno federale.
Questo processo diede luogo a un vivace dibattito pubblico, durante
il quale Alexander Hamilton, James Madison e John Jay pubblicarono
una serie di articoli su tre giornali di New York sotto lo pseudonimo
di Publius, con l'obiettivo di difendere, promuovere e legittimare il
nuovo progetto costituzionale. Alla fine, la costituzione fu ratificata nel
1788 ed entro in vigore nel 1789.

Tra i numerosi contributi di quest’opera'?, emergono in particolare
le riflessioni di Madison sul significato e sull’applicazione pratica della
democrazia rappresentativa. Cosi, esaminando le origini del principio
rappresentativo e confrontandolo con il modello americano, Madison
osserva nel The Independent Journal che «il principio della rappresen-
tanza non era sconosciuto agli antichi né del tutto estraneo alle loro
costituzioni politiche. La vera differenza tra questi governi e quello
americano sta nella totale esclusione del popolo, nella sua forma collettiva, da
qualsiasi partecipazione in essi, non nell’ esclusione totale dei rappresentanti
del popolo dall’amministrazione di quelli»".

' Montesquieu, De Uesprit des lois, libro XI, cap. VI, Flammarion, Paris [1748]
1979. La traduzione in italiano é mia.

12 Alexander Hamilton, James Madison and John Jay, The Federalist Papers, New
York Dover Thrift Editions. Le traduzioni delle citazioni in italiano sono mie.

3 Ivi, n. 63, 311.



98 Esteban Anchistegui Igartua

Allo stesso modo, nel The New York Packet, Madison traccia una chia-
ra distinzione tra i concetti di democrazia e repubblica. Secondo lui,
la differenza principale «consiste nel fatto che, in una democrazia, il
popolo si riunisce ed esercita personalmente la funzione di governo;
in una repubblica, il popolo si riunisce e la amministra attraverso i suoi
agenti e rappresentanti. Una democrazia, di conseguenza, ¢ confinata
in uno spazio ristretto. Una repubblica puo invece estendersi su una
vasta regione».

A suo awviso, a causa di questa confusione tra i concetti di repub-
blica e democrazia, il governo repubblicano ¢ stato limitato a un am-
bito ristretto ed «é stato facile trasferire a una repubblica le osserva-
zioni applicabili solo alla democrazia; tra queste, I'idea che non possa
mai essere istituita se non in presenza di una popolazione poco nu-
merosa e residente in un territorio limitato». Tuttavia, per Madison,
il governo rappresentativo smentisce questa posizione, dichiarando
con orgoglio che «I’America puo rivendicare come proprio il merito
di aver fatto di questa scoperta la base di diverse repubbliche ampie
e autentiche»',

2. La monade elettorale e la rappresentanza politica

La chiave della rappresentanza politica risiede nella monade elet-
torale, ovvero nel gruppo di persone con I'autorita di scegliere un rap-
presentante. Questo modello costituisce la base dell’elezione uninomi-
nale per distretto, cosi come definito da Marsilio da Padova e adottato
dal parlamentarismo inglese, che ¢ passato da una rappresentanza eli-
tista a una piu popolare. Il sistema maggioritario uninominale si appli-
ca anche in Francia, dove e stato ripristinato da De Gaulle nel 1958,
con un meccanismo a due turni per ’elezione dei deputati. Tuttavia,
nel parlamentarismo britannico si osserva un’anomalia democratica:
il governo ¢ eletto dal Parlamento e non direttamente dalla sovranita
popolare, come accade in molti sistemi presidenziali. Questa partico-
larita ha radici nella storia del parlamentarismo inglese, che, nato per
opporsi al re, si € evoluto verso un sistema di governo rappresentativo
con I’'abbandono del mandato imperativo.

" Ivi, n. 16, 61.



Dalla rappresentanza politica allo Stato dei partiti 99

Per completare questo percorso, sara fondamentale ’apporto di
Edmund Burke'®, la cui concezione della societa, divisa tra I’aristocra-
zia naturale e le masse, sostiene questo processo. Mentre nella rappre-
sentanza concepita come rapporto fiduciario, il rappresentante ha una
certa liberta di azione, Burke ¢ stato il primo a sviluppare una teoria
della rappresentanza svincolata da obblighi imperativi. Secondo Burke,
«solo I'aristocrazia naturale € in grado di scoprire la «ragione generale
di tutto», che ¢ il bene della nazione», poiché «se il governo fosse una
questione di volonta di qualsiasi tipo, — dice Burke ai suoi elettori di
Bristol — la vostra sarebbe senza dubbio quella superiore. Ma il governo
e lalegislazione sono una questione di ragione e di giudizio». Pertanto,
“Iazione del rappresentante” dovrebbe concentrarsi «nello scoprire,
deliberando con gli altri rappresentanti, il bene della nazione e non
la soddisfazione degli interessi egoistici degli elettori del suo distretto
[...] voi eleggete un membro, ma quando lo avete eletto, non ¢ un
membro di Bristol, ma un membro del Parlamento». Questo & il motivo
per cui, secondo il criterio di Burke, il rappresentante «per esercitare
correttamente la sua funzione deve eludere qualsiasi mandato che mi-
nacci I'indipendenza e la liberta che gli € stata concessa dal popolo»'®.

Nel caso della Francia, tuttavia, «I'idea di rappresentanza ¢ inse-
parabile dal dogma fondante della sovranita nazionale, perché essa
conduceva inesorabilmente al governo rappresentativo». In questo
contesto, sara Emmanuel Sieyés a portare il peso della giustificazione
del governo rappresentativo, secondo il quale la nazione si definisce
«come un corpo di associati che vive sotto una legge comune e sono
rappresentati dalla stessa legislatura», affinché la volonta nazionale sia
«il risultato delle volonta individuali, allo stesso modo in cui la nazione
¢ I'insieme degli individui»'".

Ciononostante, sebbene queste premesse iniziali possano condi-
videre alcuni tratti con le formulazioni rousseauiane, non dobbiamo
lasciarci ingannare dall’apparenza. La ragione di cio risiede, come sot-
tolinea Rodrigo Fernandez-Carvajal, nel fatto che «in Francia il concet-

15 Edmund Burke, Speech to the Electors of Bristol, 1774 https:/ / press-pubs.uchicago.
edu/founders/documents/vlch13s7.html.

1% José Antonio Portero Molina, Sobre la representacion politica, «Revista del Centro
de Estudios Constitucionales», 10, 1991, 94. Le traduzioni delle citazioni in italiano
sono mie.

17 1Ivi, 95.



100 Esteban Anchistegui Igartua

to di “popolo” trasferisce praticamente il suo contenuto nel concetto
di “nazione”». Secondo 'autore, «durante il XVIII secolo esisteva tra
questi [concetti] una certa polarita: per “popolo” si intendeva la massa
passiva e umile, per “nazione” la minoranza attiva e ricca. Ma con la Ri-
voluzione, questa minoranza attiva e ricca si arroga una sorta di rappre-
sentanza nei confronti della maggioranza e diventa una specie di pars
pro toto». Risultato di questa gerarchia, «la nazione sussume il popolo e
correlativamente la costruzione razionale del potere sussume le forme
storiche tradizionali»'®.

Anche Emmanuel Joseph Sieyés non nutre alcun dubbio al riguar-
do. Nel suo approccio politico evita qualsiasi definizione sociologica
della nazione e sostiene che la condizione di soggetto politico, cosi
come il diritto di eleggere ed essere eletti, spetti esclusivamente ai cit-
tadini, riconosciuti come tali purché non appartengano agli ordini pri-
vilegiati: «ogni cittadino che soddisfa le condizioni stabilite per essere
elettore ha il diritto di essere rappresentato, e la sua rappresentanza
non puo essere una frazione della rappresentanza di un altro»". L’ar-
gomentazione ¢ ferma e, per evitare qualsiasi confusione, Sieyées iden-
tifica chiaramente i cittadini e i rappresentanti, unici custodi da cui
emana la volonta nazionale:

E chiaro che i deputati del clero e della nobilta non sono rappresentanti della
nazione; pertanto, non sono competenti a votare per essa. [...] Questo prin-
cipio ¢ incontestabile. Ne consegue che in Francia i rappresentanti del Terzo
Stato sono i veri depositari della volonta nazionale. Possono quindi, senza
errore, parlare a nome dell’intera nazione®.

In definitiva, osserva Portero Molina, si tratta di «elevare I'insieme
dei cittadini, la nazione, al di sopra delle sue componenti individuali,
attribuendogli una natura diversa da quella dell’insieme degli individui
reali»?!, e in questo senso la posizione di Sieyes ¢ inequivocabile rispet-
to al Terzo Stato:

8 Rodrigo Fernandez-Carvajal, Traduccion y Estudio preliminar, in Ernest Renan,
¢ Qué es una Nacion? Instituto de Estudios Politicos, Madrid 1957, 59-60. La traduzione
della citazione in italiano € mia.

' Emmanuel Joseph Sieyes, Qu'est-ce que le Tiers état?, Editions du Boucher, Paris
[1789] 2002, 21. http:/ /www.leboucher.com/pdf/sieyes/tiers.pdf. Le traduzioni delle
citazioni in italiano sono mie.

20 Tvi, 69-70.

21 Portero Molina, Sobre la representacion politica, cit., 96.



Dalla rappresentanza politica allo Stato dei partiti 101

E la nazione. In quanto tali, i suoi rappresentanti costituiscono I'intera Assem-
blea nazionale; essi ne detengono tutti i poteri. Poiché sono gli unici deposi-
tari della volonta generale, non hanno bisogno di consultare i loro mandanti
su una dissidenza che non esiste®.

Pertanto, Siéyes rifiuta categoricamente il mandato imperativo,
considerandolo incompatibile con I’essenza stessa della nazione, 1’or-
ganismo «astorico e spirituale, in cui sono comprese le generazioni pas-
sate, presenti e future, che € I'unita di cultura, di storia e di progetto,
essendo quell’entita a cui si attribuisce la sovranita». Il ruolo del rap-
presentante si circoscrive alla legislatura nazionale e il suo obbligo deve
essere indirizzato al bene pubblico, poiché ¢ dovuto alla nazione, «e a
quel titolare spetta il diritto di essere rappresentato, per cui i deputati
rappresentano la nazione e non i loro elettori»*.

3. I rappresentanti politici e il sistema dei partiti

Dal punto di vista etimologico, il termine “rappresentare” deriva
dal verbo latino repraesentare (composto dal prefisso re e da praesenta-
re) e significa letteralmente “presentare di nuovo” o, per estensione,
«rendere presente qualcosa o qualcuno che ¢ assente», trasformare «in
entita operante qualcosa che da solo € incapace di agire», cioe conferi-
re «realta esistenziale a cio che da solo non puo compiere certi atti di
esistenza»**.

La “rappresentanza politica”, secondo I'influente studio di Hanna
Pitkin®, puo essere intesa in cinque modi diversi: come conferimento
di autorita; come azione compiuta per conto di qualcuno che non puo
o non vuole agire personalmente; come responsabilita; come rappre-
sentativita, ossia come riflesso o riproduzione di una realta concreta; e
come evocazione simbolica. Inoltre, come complemento a queste cin-
que varianti, Maurizio Cotta®® ci offre una preziosa chiave di interpre-

2 Sieyes, Qu'est-ce que le Tiers, cit., 72.

2 Portero Molina, Sobre la representacion politica, cit, 96.

2 Manuel Garcia Pelayo, Las funciones de los modernos parlamentos bicamerales, Con-
greso de la Republica, Caracas 1971, 15. La traduzione della citazione in italiano &

» Hanna Fenichel Pitkin, The Concept of Representation, The University of Califor-
nia Press, Berkeley 1967. Le traduzioni delle citazioni in italiano sono mie.

% Maurizio Cotta, Parlamenti e rappresentanza, in Gianfranco Pasquino (a cura di),
Manuale di scienza della politica, 11 Mulino, Bologna 1986.



102 Esteban Anchistegui Igartua

tazione, sottolineando che i primi tre concetti si riferiscono al “modo
di agire” dei rappresentanti, mentre gli ultimi due si concentrano sul
loro “modo di essere”. Cotta osserva, inoltre, che il concetto di rappre-
sentanza politica puo essere inteso come «una relazione di carattere
stabile tra cittadini e governanti, per effetto della quale i secondi sono
autorizzati a governare in nome e nell’interesse dei primi e sono sog-
getti a una responsabilita politica, per i propri comportamenti, di fron-
te ai cittadini stessi attraverso meccanismi istituzionali ed elettorali»?’.

Nei nostri sistemi politici, al di la del fatto che nella rappresentanza
come conferimento di autorita il rappresentante ottiene il titolo per
agire legittimamente per conto del rappresentato, la rappresentanza
politica coinvolge tre attori: rappresentanti, rappresentati e partiti. Se-
condo Cotta, la rappresentanza puo essere compresa attraverso due
modelli: uno partitico (elettori-partiti-rappresentanti individuali) e
uno individuale (elettori-rappresentanti individuali-partiti). Il primo
modello ¢ piu rilevante nell’era dei partiti di massa, mentre il secondo
acquista importanza nei partiti non di massa, sia nella versione tradizio-
nale dei partiti di notabili che nei moderni partiti postmoderni. In ogni
caso, tutte le definizioni di rappresentanza condividono un elemento
fondamentale: una relazione duale tra il rappresentante e il rappre-
sentato. Al centro di questa relazione c’¢ il legame tra governanti e
governati.

La natura e il contenuto di questo rapporto implicano quindi una
chiara identita tra i due poli: rappresentante e rappresentato. Proprio
I'ultima variante di Pitkin offre gli aspetti piu rilevanti e differenzia-
ti, incentrati sul “contenuto dell’azione del rappresentante”, nel senso
che lo spinge a rendere effettiva «la possibilita di articolare ed esprime-
re i propri interessi e di controllare che questi siano rappresentati dal
rappresentante», fino al punto di implementare «la dimensione pro-
cedurale del rapporto rappresentante-rappresentato, cioe il potere del
rappresentato di controllare e sanzionare (mediante una risoluzione
del rapporto) il rappresentante e il suo corrispondente dovere di sot-
tomettersi»*".

La rappresentanza politica € una relazione tra governanti e gover-
nati, in cui i cittadini conferiscono il potere ai politici, che sono respon-
sabili delle loro azioni. Questa dinamica si concretizza attraverso il pro-

27 Tvi, 288.
% Cotta, Parlamenti e rappresentanza, cit., 283.



Dalla rappresentanza politica allo Stato dei partiti 109

cesso elettorale, essenziale nei regimi democratici. Il punto centrale
della questione ¢ se il rappresentante debba rispondere al partito che
lo ha nominato o agli elettori. La disciplina di partito garantisce la go-
vernabilita, mentre se il parlamentare rispondesse esclusivamente agli
elettori, potrebbe compromettersi la stabilita del governo. La rappre-
sentanza implica controllo e responsabilita, e il rappresentante deve ri-
spondere alle necessita dei cittadini, mantenendo le promesse fatte per
conservare la loro fiducia. Pertanto, con la rappresentanza politica si
rivendica «I’esigenza di riconoscere un ruolo attivo al rappresentato e
non solo passivo nel rapporto di rappresentanza», al fine di «articolare
ed esprimere i propri interessi e controllare che questi siano rispettati
dal rappresentante»; cio che, parallelamente, «comporta una respon-
sabilita del rappresentante nei confronti del rappresentato e prevede
meccanismi per farla valere»*.

La rappresentanza politica, secondo Hanna Pitkin e Bernard Ma-
nin®, ¢ un processo circolare che collega lo Stato alla societa, rappre-
sentando un’espressione della cittadinanza nel suo senso piu ampio.
La democrazia rappresentativa, quindi, non € né aristocratica né un
sostituto imperfetto della democrazia diretta, ma un mezzo attraverso
il quale la democrazia puo reinventarsi e perfezionarsi. Essa promuove
una revisione dei concetti tradizionali di rappresentanza e sovranita,
come dimostrano i cambiamenti fondamentali che la trasformazione
democratica ha provocato nel funzionamento e nel significato delle
istituzioni rappresentative®.

Le teorie giuridiche e istituzionali sono strettamente collegate. La
teoria giuridica, la piu antica, ha influenzato il modello della teoria
istituzionale e ha preceduto la concezione moderna della sovranita sta-
tale e I’elezione dei legislatori. Definita giuridica, concepisce la rap-
presentanza come un contratto privato in cui si conferisce a qualcuno
il diritto di agire per conto di altri. I due estremi di questo modello
sono la delega (istruzioni vincolanti) e I'alienazione (fiducia illimita-
ta), con Rousseau e Hobbes come esponenti principali. Tale modello
stabilisce una relazione individualista e non politica tra rappresentato
e rappresentante, poiché gli elettori giudicano piu le qualita personali

% Ibidem.

% Bernard Manin, The Principles of Representative Government, Cambridge Universi-
ty Press, Cambridge 1997. La traduzione della citazione in italiano & mia.

81 Tvi, 3.



104 Esteban Anchistegui Igartua

o competenze dei candidati che le loro idee politiche. In questo senso,
la rappresentanza non € € non puo essere un processo, né puo esse-
re un tema politico (come ad esempio implicare una rivendicazione
di rappresentativita o di rappresentanza giusta) sin dall’inizio, perché,
come giustamente osserva Pitkin, in questo caso la rappresentanza ¢
«per definizione, qualsiasi cosa fatta dopo la dovuta autorizzazione e
nei suoi limiti»**. Come riconosciuto da Anthony Downs*, commen-
tando gli effetti dell’applicazione del modello privato di rappresentan-
za alla democrazia che lui stesso sosteneva, dove «non c¢’é nulla che 1
rappresentanti debbano rappresentare»**.

La crisi della rappresentanza politica evidenzia la rilevanza del lega-
me politico o empatico tra cittadini ed eletti. Tale legame non trova una
spiegazione esaustiva né nella prospettiva della democrazia elettorale,
focalizzata sulla volonta diretta, né nella teoria della democrazia deli-
berativa, che trascura la dimensione circolare nella formazione delle
opinioni politiche. In una democrazia rappresentativa, ¢ essenziale che
i rappresentanti siano sottoposti a una valutazione continua durante il
loro mandato, e non solo al termine dello stesso, poiché accettando la
candidatura accettano implicitamente di sottoporre le proprie idee e
azioni al giudizio costante dei cittadini.

Benjamin Constant™ ha descritto questo processo con chiarezza nel
definire i due livelli che costituiscono la rappresentanza: «la rappresen-
tanza dell’opinione pubblica» (la volonta regolarmente espressa nelle
elezioni) e «la rappresentanza nella durée», cioe 'attenzione e la ricetti-
vita costante dei rappresentanti verso «quei cambiamenti nell’opinione
pubblica che potrebbero [accadere] tra una elezione e la successiva»®.
Cosl, la rappresentanza si definisce come un impegno continuo e rifles-
sivo, in cui la presenza dei cittadini sovrani si esprime attraverso giudizi
e azioni politiche che vanno oltre la semplice manifestazione della loro
volonta elettorale.

2 Pitkin, The Concept of Representation, cit., 39.

» Anthony Downs, An Economic Theory of Democracy, Harper & Bros, New York
1957. La traduzione della citazione in italiano & mia.

3 Twvi, 89.

% Benjamin Constant, Principles of Politics Applicable to All Representative Governmen-
ts, in Political Writings, edizione a cura di Biancamaria Fontana, Cambridge University
Press, Cambridge 1988. La traduzione della citazione in italiano ¢ mia.

% Tvi, 209.



Dalla rappresentanza politica allo Stato dei partiti 105

Tale dinamica mette in luce la straordinaria forza della pratica rap-
presentativa, che si rivela con particolare intensita quando il legame
tra rappresentanti e cittadini si spezza. In queste situazioni, i cittadini
tendono a dar vita a forme di auto-rappresentazione al di fuori delle
istituzioni parlamentari, generando movimenti politici spontanei che
irrompono nel panorama politico e contribuiscono ad arricchire la
pluralita delle opinioni.

Nei nostri sistemi politici, tuttavia, questa perdita di fiducia € pos-
sibile solo attraverso le elezioni, che sono il momento in cui il popolo
riacquista la sua sovranita. Anche se, come sottolinea Pitkin,

in una democrazia gli elettori approvano il giudizio finale o almeno un pre-
sunto giudizio finale sul loro rappresentante che lo ritira o rifiuta di farlo.
Ma da qui non si segue che tutto cio che lo fara essere rieletto ¢ quello che ¢
obbligato a fare, o che questo sia equivalente alla vera rappresentazione. La
sua elezione non ¢ una prova che egli sia un buon rappresentante; al massimo
dimostra che gli elettori lo credono cosi”.

Tutto cid porta a una «visione incompleta e distorta»*® di cio che
sono i rappresentanti e di come dovrebbero agire; e la conclusione pre-
vedibile e che I’elezione serve a dare potere a una classe professionale
che delibera al di sopra delle teste dei cittadini, la cui unica funzione ¢
“accettare” o “rifiutare” i propri leader e mai interferire con loro men-
tre svolgono il loro lavoro, «poiché devono capire che, una volta scelto
un individuo, 'azione politica ¢ affare suo, non dei cittadini»*.

Con quest’ultima affermazione torniamo alla questione della rap-
presentazione simbolica, gia annunciata in precedenza. Piktin la defi-
nisce cosi:

Possiamo definire questa rappresentazione come «rappresentazione simboli-
ca» o prospettiva della segnalazione, e gli autori che 'hanno adottata come
teorici della «simbolizzazione», poiché vedono ogni rappresentazione come
una sorta di simbolizzazione, in modo che un rappresentante politico debba
essere inteso secondo il modello di una bandiera che rappresenta la nazione
o di un emblema che rappresenta un culto®.

37 Pitkin, The Concept of Representation, cit., 164.

3 Ivi, b4.

¥ Joseph Alois Schumpeter, Capitalism, Socialism and Democracy, Harper Torch-
book, New York 1962, 295. La traduzione della citazione in italiano ¢ mia.

40 Pitkin, The Concept of Representation, cit., 92.



106 Esteban Anchistegui Igartua

Inoltre, descrive la rappresentanza utilizzando un esempio storico
emblematico:

I primi cristiani utilizzavano il pesce come simbolo di Cristo, in particolare
per fare un riferimento segreto a lui, basandosi sulla parola greca ix6vc. I
pesce era un simbolo di Cristo, ma non una sua rappresentazione. L’artista
che dipingeva un pesce non stava rappresentando (mostrando) Cristo come
un pesce; non faceva affermazioni sull’aspetto di Cristo. A differenza delle
rappresentazioni, i simboli non hanno somiglianza con i loro referenti e non
li richiamano visivamente. Non fanno affermazioni su cio che simboleggiano,
ma piuttosto lo suggeriscono o lo esprimono*’.

In definitiva, per Pitkin, «la rappresentazione simbolica, sebbene
sia una “sostituzione”, non ¢ la stessa cosa della rappresentazione de-
scrittiva»*?, perché «dire che qualcosa simboleggia qualcos’altro signi-
fica dire che lo tiene in considerazione, e addirittura evoca emozioni o
atteggiamenti appropriati della cosa assente. [...] Si fa semplicemente
un riferimento»*. Il meccanismo che utilizziamo per questo, quindi, ¢
chiaro:

Quando diciamo che qualcosa simboleggia, stiamo richiamando I’attenzione
precisamente su quegli aspetti caratteristici della situazione [...]. Stiamo atti-
rando l'attenzione sulla reazione di qualcuno (o sulla supposta reazione) al
simbolo in un modo adeguato al suo referente (baciando la Croce, salutando
la bandiera). Stiamo enfatizzando il potere del simbolo di evocare sensazioni
o atteggiamenti*’.

Il simbolo, quindi, non ¢ una fonte di informazione, ma svolge
un’altra funzione: «il simbolo sembra essere il contenitore o I’oggetto
di sentimenti, espressioni, emozioni o azioni orientate verso cio che
rappresenta»*, e inoltre,

poiché la connessione tra simbolo e referente sembra arbitraria e esiste solo
dove viene creduta, la rappresentazione simbolica sembra riposare pit su
risposte irrazionali psicologiche, affettive ed emotive che su criteri razional-
mente giustificabili®®.

4 1vi, 94.

2 Tvi, 96.

* 1vi, 96-97.
 Ivi, 97.

% Ivi, 99.

6 Tvi, 100.



Dalla rappresentanza politica allo Stato dei partiti 107

E riprendendo I’esempio precedentemente esposto da Pitkin, tutto
questo diventa particolarmente chiaro:

Abbiamo gia incontrato il contrasto tra «rappresentare come» € «rappresentare
attraverso». Il primo € I'attivita dell’artista o di un altro creatore di una rap-
presentazione descrittiva; il secondo no. Cosi, un pittore puo rappresentare
Cristo come un uomo alto, ma non come un pesce, anche se potrebbe rappre-
sentare Cristo attraverso un pesce®’.

Quindi, applicando la prospettiva simbolica alla rappresentanza po-
litica, I’entita esistenziale del rappresentante sarebbe cosi:

La prova cruciale della rappresentanza politica sara quella esistenziale: si
crede nel rappresentante? E la base di tale credenza sembrera irrazionale
ed affettiva perché non ¢ possibile alcuna giustificazione razionale. Pertan-
to, la rappresentanza politica non sara un’attivita, ma uno stato di fatto,
non un agire per gli altri, ma un «essere rappresentato»; per definizione il
leader politico rappresenta il popolo nella misura in cui il popolo lo accetta
o crede in lui. Nella misura in cui I’attivita sembrera del tutto rilevante, non
sara né l'attivita di agire per gli altri né lattivita di fare una rappresenta-
zione o dare informazioni sul rappresentato. Sara I’attivita di far credere al
popolo nel simbolo, accettando il leader politico come suo rappresentante
simbolico®.

Di conseguenza, la legittimazione dei rappresentanti, o meglio, la
loro apparenza di legittimita, si trova nella credenza, attraverso la qua-
le si costruisce la rappresentazione simbolica. Ed € qui che entrano in
gioco 1 partiti politici, che sono quelli che in realta condizionano la
rappresentanza, al punto che non é insolito vedere il rappresentante
«come uno strumento, un’estensione o una marionetta la cui motiva-
zione o il cui potere decisionale si trova altrove»*, nel senso e in coe-
renza con il fatto che

nello Stato moderno, il legislatore non é vincolato dai desideri dei suoi elet-
tori, né ¢ libero di agire nell’interesse nazionale come lui lo intende, ma ¢
obbligato ad agire in conformita con il programma del suo partito politico.
A volte questa prospettiva si esprime dicendo che egli ¢ il rappresentante del
suo partito™.

47 Ivi, 101.
8 Tvi, 102.
4 Tvi, 153.
0 Tvi, 147.

o



108 Esteban Anchistegui Igartua

E le conseguenze di tutto cio sono letali, e anche I'ipotetico manda-
to rappresentativo si corrompe nella figura della rappresentanza pro-
porzionale, ed € quando appaiono sulla scena politica i partiti, i sin-
dacati e le associazioni, istituzioni che vengono a sovvertire 1’obiettivo
che il mandato rappresentativo stesso, almeno in una forma retorica,
cercava di raggiungere: I'interesse generale. In pratica, il presunto inte-
resse nazionale comune ¢ frammentato in interessi sociali antagonisti,
che vengono convogliati attraverso i partiti. Seguendo questa logica, il
rappresentante (deputato) si prende cura di interessi particolari, so-
prattutto quelli del suo partito politico, dimenticando anche il manda-
to rappresentativo che, per concretizzare la volonta generale, gli € stato
conferito dal popolo sovrano.

4. Lo Stato dei partiti politici

In definitiva, e come conseguenza di tutto questo processo, i partiti
politici, con la loro strategia dei partiti-simbolo o semplicemente parti-
ti-marketing al servizio di alcuni leader, hanno colonizzato e fagocitato
I'intero sistema rappresentativo. Gaetano Mosca® segnalava questa re-
alta, argomentando la sua teoria elitaria, che culminava nell’inevitabile
«dottrina della necessaria immanenza della classe politica»”. Sostene-
va questa posizione sull’esperienza che quando «le societa umane rag-
giungono un certo grado di sviluppo e cultura, la direzione politica nel
senso piu ampio del termine [...] € costantemente esercitata da una
classe speciale, cioé da una minoranza organizzata»*®, da cui conclude-
va che «in tutte le forme di governo il potere vero e reale risiede in una
minoranza dirigente®.

Sulla stessa linea, e senza essere esaustivo, citero un altro autore,
Robert Michels®, che nella sua analisi del processo evolutivo dei par-

2”56

titi politici trova quella che chiama “la legge ferrea dell’oligarchia™®,

1 Gaetano Mosca, La classe politica. Edizione a cura di Norberto Bobbio, Laterza,
Bari 1966.

52 Tvi, 173.

5% Tvi, 165.

5 Tvi, 174.

% Robert Michels, Political Parties: A Sociological Study of the Oligarchical Tendencies of
Modern Democracy, Batoche Books, Kitchener [1911] 2001. Le traduzioni delle citazioni
in italiano sono mie.

56 Tvi, 224.



Dalla rappresentanza politica allo Stato dei partiti 109

attraverso la quale si spiega I'essenza di un partito politico che «&
un’organizzazione che da luogo al dominio degli eletti sugli elettori,
dei mandatari sui mandati, e dei delegati su quelli che delegano»™.
Quindi, come strumento di dominio, «il partito politico € un’organiz-
zazione di lotta politica, che deve essere configurata secondo le leggi
della tattica militare»®®, che nel caso di un sistema democratico, in cui
I’egemonia emana dal voto, il partito politico deve funzionare come
«un’organizzazione metodica della massa elettorale»™.

Infine, un’ultima riflessione. La questione si aggrava ulteriormente
quando il sistema dei partiti si trasforma in un vero e proprio “Stato
dei partiti”, come teorizzato da Garcia Pelayo nel 1986. Secondo la sua
prospettiva, il concetto di “Stato dei partiti”, che ha origine nella Re-
pubblica di Weimar, nasce quando, superata la fase della democrazia
diretta e delle concezioni democratiche originarie, la democrazia rap-
presentativa inizia a esaurirsi progressivamente, lasciando spazio a una
forma pericolosa di democrazia plebiscitaria. Garcia Pelayo descriveva
cosl questa situazione:

La democrazia dei partiti, in cui questi non sono soltanto un elemento di me-
diazione tra rappresentati e rappresentanti, ma anche un fattore di mediatiz-
zazione tra il popolo e i deputati. Questo fenomeno si manifesta chiaramente
nella sottomissione di questi ultimi al mandato imperativo dei partiti, attraver-
so il quale il deputato perde il suo carattere universale di rappresentante. Ne
consegue che le elezioni assumono un carattere plebiscitario, in cui il popolo
concede la propria fiducia e capacita decisionale per una legislatura al partito
come organizzazione e non alle persone inserite nelle liste elettorali, eccetto
il capo del partito®.

I parlamenti delle partitocrazie finiscono per diventare istituzioni
anticostituzionali e superflue. Sono anticostituzionali perché i deputati
votano seguendo il mandato imperativo dei loro partiti, contravvenen-
do al principio costituzionale di indipendenza e lealta verso i cittadini,
che, con il loro voto, hanno conferito loro il ruolo di rappresentanti
della sovranita nazionale. Questa pratica, infatti, trasforma i deputati in
meri funzionari, la cui posizione dipende esclusivamente dalla fedelta

o

7 Ivi, 241.

5% Tvi, 32.

% TIvi, 219.

% Manuel Garcia Pelayo, El Estado de partidos, Alianza, Madrid 1986, 83. Le tradu-
zioni delle citazioni in italiano sono mie.



110 Esteban Anchistegui Igartua

al leader del partito. Inoltre, sono superflui perché non apportano va-
lore alla funzione politica, limitandosi ad aumentare i costi, mentre un
piccolo gruppo di leader di partito si occupa esclusivamente di legife-
rare, nominare il capo dell’esecutivo, controllare il governo e spartirsi
il potere.

Secondo questa logica, I'instaurazione di uno Stato dei partiti di-
venta inevitabile. La partitocrazia, che gia controlla i poteri legislativo
ed esecutivo, mira a sottomettere anche il potere giudiziario. Garcia
Pelayo metteva in guardia contro il pericolo di questa deriva, sottoli-
neando che il controllo del potere giudiziario rappresentava 1’'ultima
difesa contro la partitocrazia. Egli scriveva:

Uno dei limiti allo Stato dei partiti e a cio che esso puo rappresentare € la
giurisdizione, composta da tribunali permanenti, il cui numero e classifica-
zione sono aumentati nel corso del tempo, che, in generale, sono occupati da
giudici di carriera selezionati secondo criteri meritocratici®.

Una volta superato quest’ultimo ostacolo, con tutti i poteri dello
Stato sotto il controllo del partito al governo, non sara piu necessario
nemmeno mantenere le apparenze di una separazione funzionale dei
poteri. In questo modo, I’autorita partitica potra distribuire privilegi ai
propri sostenitori con totale tranquillita, limitandosi a rispettare solo
i requisiti formali richiesti dalla legalita vigente. Da questo punto di
vista, non ci sarebbe alcuna differenza sostanziale rispetto alle leggi
promulgate da una dittatura, che, pur essendo scrupolose riguardo agli
aspetti formali, sono indifferenti ai principi sostanziali.

o1 Ivi, 127-128.



Federica Falchi®

Uguaglianza, Education e progresso
nel pensiero dell’“Illuminista scozzese” Robert Owen

Il nucleo principale attorno al quale gravita il pensiero politico, nel
senso pit ampio del termine, di Robert Owen' ¢ costituito dai concetti
di uguaglianza, education e progresso, fra loro connessi e vicendevol-
mente imprescindibili?. Quello che ci si propone in questo saggio, e
che ¢ parzialmente svelato nel virgolettato del titolo, ¢ argomentare
la stretta correlazione fra la genesi e la strutturazione del pensiero e
dell’azione® di Owen e I'influenza esercitata su di lui dall’Illuminismo

* Universita degli Studi di Cagliari.

! Robert Owen (1771 Newton - 1858 Newton). Inizid a lavorare come garzone
all’eta di dieci anni e in breve tempo divenne manager di importanti fabbriche di filati
di cotone a Manchester. Nel 1799, insieme ad alcuni soci, acquistd New Lanark, un
cotonificio scozzese, che trasformo nel giro di quindici anni in una fabbrica modello,
garantendo profitti ai soci e ottime condizioni di lavoro per il personale. A partire
dal 1816 cerco di far adottare, a livello nazionale, le riforme che si erano rivelate un
successo a New Lanark ma il silenzio e, in alcuni casi, lo sprezzante rifiuto ricevuto, lo
spinsero ad andare negli Stati Uniti dove fu attivo come relatore in numerose confe-
renze e dove fondo la comunita di New Harmony (1824), che, senza la sua presenza
e direzione, falli in breve tempo. Al suo ritorno in Inghilterra, scopri che le sue idee
avevano ispirato la nascita delle Co-operative Societies, delle Equitable Labour Ex-
changes e delle Trade Unions. Nel 1832 fondo il National Equitable Labour Exchange e
the Grand National Consolidated Trades Union. Nel 1834, il fallimento dello sciopero, da
lui promosso, pose fine al suo ruolo di leader dei lavoratori. In seguito, si dedico alla
fondazione di “comunita autosufficienti” con esiti fallimentari. Cfr. Robert Owen, The
Life of Robert Owen. Written By Himself With Selections From His Writings And Correspondence
Of Robert Owen, 2 voll., Effingham Wilson Exchange, London,1857; Frank Podemore,
Robert Owen. A biography, 2 voll., Hutchinson & CO., London 1906; George D.H. Cole,
The Life of Robert Owen, MacMillan and Co., Limited St. Martin’s Street, London, 1930.

2 Cfr. Robert Owen, L’educazione della nuova societa, a cura di H. Silver, La Nuova
Italia Editrice, Firenze, 1972; Robert D. Gidney, Robert Owen: Realist or Visionary, Mac-
millan of Canada, Toronto, 1975; Robert Owen, L’armonia sociale. Saggi sull educazione,
a cura di C. Pancera, La Nuova Italia, Firenze, 1994; Ian Donnachie, Robert Owen. Social
Visionary, Tuckwell Press, Edinburgh, 2011.

? La prima esposizione sistematica del pensiero di Owen si trova nelle sua A New
View of Society: Essays on the Formation of Human Character (1813-1816), una raccolta di



112 Federica Falchi

scozzese®, una corrente i cui echi erano ancora forti in Scozia nei primi
decenni del XIX secolo®.

1. Un percorso peculiare

L’Inghilterra nella quale visse Owen, se da una parte aveva registra-
to la crescita in maniera esponenziale della produzione e della conse-
guente ricchezza, dall’altra aveva constatato un progressivo peggiora-
mento delle condizioni di vita della maggior parte della popolazione,
costretta a vivere in abitazioni malsane, con salari che non arrivavano
alla sussistenza e orari di lavoro che superavano le quattordici ore al
giorno. Una condizione ben descritta da Engels:

quattro saggi, pubblicata nel 1816, in cui il pensatore gallese propone la sua idea di
societa giusta e felice e gli strumenti per realizzarla. Robert Owen, A New View of Society
and Other Writings, edited with an introduction by G. Claeys, Penguin, London, 1991.

* Gli studiosi di Owen non hanno indagato, o hanno comunque ritenuta
marginale, tale influenza. Si trovano solo alcune suggestioni, come quelle presenti,
fra gli altri, in Gregory Claey, Citizens And Saints Politics And Anti-politics In Early British
Socialism, Cambridge University Press, Cambridge, 1989.

> 1l primo a parlare di Illuminismo scozzese fu Walter R. Scott, nel suo lavoro su
Francis Hutcheson, considerato unanimemente I’'iniziatore di tale corrente. Succes-
sivamente furono Trevor-Roper, Venturi e Forbes a mettere in evidenza la specificita
dell'Illuminismo sviluppatosi in Scozia tra I'inizio del *700 e i primi decenni dell’Otto-
cento. L’approfondita analisi, a partire dagli anni ’80, della connessione fra pensiero,
storia politica, economica e sociale della Scozia ha fatto emergere le peculiarita della
declinazione scozzese dell’llluminismo, che vanta come autorevoli esponenti: David
Hume, Adam Smith, John Millar. Cfr. Walter R. Scott, Francis Hutcheson: His Life, Teach-
ing and Position in the History of Philosophy, Cambridge at the University Press, Cam-
bridge, 1900; Franco Venturi, L%lluminismo nel Settecento europeo, in Rapports du Xle
Confreés international des Sciences Historiques, (Stoccolma, 21-28 agosto 1960), Gote-
borg- Stockholm-Uppsala, 1960, 106-35; Hugh Trevor-Roper, The Scottish Enlightenment,
in «Studies on Voltaire and the Eighteenth Century», 68, 1967, 1635-58; Franco Ventu-
ri, Ulopia e riforma nell’illuminismo, Einaudi, Torino, 1970; Duncan Forbes, History and
theory in the Scottish Enlightenment, <Journal of Modern History», 48, n.1, 1976, 95-100;
Jane Rendall, The Origins of the Scottish Enlightenment, The Macmillan Press Ltd., Lon-
don, 1978; Roy H. Campbell and Andrew S. Skinner (eds.), The Origins and Nature of
the Scottish Enlightenment, J. Donald, Edinburgh, 1982; Andrew Hook, Richard B. Sher
(eds.), The Glasgow Enlightenment, Tuckwell Press, East Linton, 1995; Richard B. Sher,
The Enlightenment & the Book, Chicago University Press, Chicago-London, 2010; Alex-
ander Broadie, Scottish Enlightenment, Birlinn Ltd, Edinburgh, 2011; Silvia Sebastiani,
The Scottish Enlightenment, Race, Gender, and the Limits of Progress, Springer, New York,
2013.



Uguaglianza, Education e progresso nel pensiero dell’ “Illuminista scozzese” Robert Owen 115

Con velocita sempre crescente si compi la scissione della societa in grandi
capitalisti e proletari nullatenenti: tra queste due classi invece del ceto medio
ben definito di una volta, una massa instabile di artigiani e di piccoli com-
mercianti, la parte piu fluttuante della popolazione, conduceva ora un’esi-
stenza malsicura. [...] assembrarsi di una popolazione senza sede nei peg-
giori quartieri delle grandi citta; dissolversi di tutti i legami tradizionali [...]
sopralavoro specialmente delle donne e dei fanciulli, in misura spaventosa;
enorme demoralizzazione della classe operaia gettata improvvisamente a vi-
vere in condizioni del tutto nuove: dalla campagna alla citta, dall’agricoltura
all’industria, condizioni sociali stabili a condizioni malsicure e mutevoli di
giorno in giorno®.

Owen si contraddistinse fra i suoi contemporanei per la sua vita
peculiare; fu, infatti, capace di acquisire credibilita e successo sia nel
campo imprenditoriale che in quello intellettuale. Egli seppe coniuga-
re la sua esperienza nel mondo industriale, che si stava consolidando
in Gran Bretagna (dove emergevano pregi e difetti di un nuovo modo
di produzione), e i suoi studi, per dare vita a un binomio di teoria e
azione politica che si € rivelato, e sotto certi aspetti continua ad essere,
efficace ed illuminante’.

Per quanto riguarda la formazione del suo pensiero, Owen fu un
autodidatta e questo ha creato alcune incertezze in merito alla genesi
delle sue idee; molti concordano, pero, sull’influenza avuta su di lui da
Godwin, James Mill, Bentham e Helvétius®. Pur riconoscendo nel pen-
siero di Owen elementi propri dei pensatori succitati, si ritiene che una
importante influenza I’abbiano esercitata anche gli illuministi scozzesi,
in particolare Adam Smith?, probabilmente per il tramite di Mylne'

% Friedrich Engels, L'evoluzione del socialismo dall’utopia alla scienza, Nota introdut-
tiva di Giuseppe Prestipino, Editori Riuniti, Roma, 1971, 78.

7 Cfr. Noel Thompson and Chris Williams (eds.), Robert Owen and His Legacy, Uni-
versity of Wales Press, Cardiff, 2011; Federica Falchi, /Il New Moral World di Robert Owen.
Un modello per affrontare la pandemia?, «Storia e Politica», XIV, 2022, 30-65.

8 Cfr. Owen, A New View Of Society And Other Writings, cit.; 1d., Leducazione della
nuova societd, cit.; Id., L'armonia sociale. Saggi sull’educazione, cit.

¢ Cfr. Knud Haakonssen, Natural Law And Moral Philosophy. From Grotius to the Scot-
tish Enlightenment, Cambridge University Press, New York, 1996.

10 James Mylne (1757-1839), esponente dell’Illuminismo scozzese, fu titolare
della cattedra di Filosofia morale dell’Universita di Glasgow, appartenente preceden-
temente a Adam Smith e poi a John Millar. Molto noto e stimato presso i suoi con-
temporanei, non pubblico alcuno scritto, determinando il progressivo oblio del suo
pensiero. Cfr. Stephen G. Cowley, Rational Piety and Social Reform in Glasgow: The Life,



114 Federica Falchi

(che conobbe personalmente)', e le cui idee metabolizzo e rielaboro
nel corso della sua permanenza in Scozia, durante la ventennale dire-
zione della fabbrica di New Lanark!?

2. Il nucleo “ideale”
2.1. La felicita

Di fronte alla miseria crescente', Owen si interroga sulla natura
dell’'uomo e su cio che puo determinarne il destino. Egli, condividen-
do I'assioma illuminista della pari razionalita di tutti gli esseri umani
(comprese le donne, diversamente dalla maggior parte degli illumini-
sti'?), individua nell’ambiente e nell’errata o mancante educazione 1’o-
rigine di tutti i mali, contrastando di fatto la teoria della responsabilita
individuale, che pesava da secoli sul capo dei poveri e dei delinquenti.

I was obliged to consider my fellow-men as beings made by circumstances
before and after their birth, not under their own control, except as previously
stated and to a limited extent, — and therefore to have illimitable charity for
their feelings, thoughts, and actions. This knowledge of our common nature
gave me the early habit of considering man the necessary result of his organ-
ization and the conditions by which nature and society surrounded him, and
of looking upon and acting towards all in the spirit which this knowledge
created’.

In merito all’idea di una correlazione fra la formazione del carat-
tere dell’'uomo, I’ambiente e I’educazione, I'influenza di Helvétius, co-
nosciuto probabilmente per il tramite di Godwin, sembra plausibile.

Philosophy, and Political Economy of James Mylne (1757-1839), Wipf and Stock Publishers,
Eugene-Oregon, 2015.

" Owen, The Life of Robert Owen, cit., 148 n. 17.

2 Cfr. Tan Donnachie, Robert Owen of New Lanark and New Harmony, Tuckwell
Press, Edinburgh, 2000; Ophélie Siméon, Robert Owen’s Experiment at New Lanark From
Paternalism to Socialism, Palgrave Macmillan, London, 2017.

¥ Owen dedica 'apertura del primo saggio delle sue Views ai dati inerenti a tale
fenomeno: «Secondo gli ultimi dati del censimento, le classi povere del Regno di Gran
Bretagna e Irlanda superano i dodici milioni di individui, cioé¢ son quasi tre quarti del-
la popolazione delle isole britanniche». Owen, Leducazione della nuova societa, cit., 27.

" Cfr. Federica Falchi, Da Aristotele a Condorcet, De Gouges e Wollstonecraft: donne e
cittadinanza, un mancato incontro, in S. Benussi (a cura di), Societa e politica: Uimpegno del-
le donne tra assenza e presenza nelle istituzioni, Editoriale Scientifica, Napoli, 2019, 14-36.

5 Owen, The Life of Robert Owen, cit., 41.



Uguaglianza, Education e progresso nel pensiero dell’ “Illuminista scozzese” Robert Owen 115

Come ben argomentato da Silver'®, Owen, in piu passi delle sue opere,

sembra infatti richiamarsi al filosofo francese de L'esprit'”:

Qualsiasi carattere generale, dal migliore al peggiore, dal pit rozzo al piu illu-
minato puo essere formato in qualsiasi comunita, e anche in tutto il mondo,
applicando mezzi appropriati, i quali mezzi sono in gran parte sotto il control-
lo di coloro che hanno qualche influenza sugli affari umani'®.

I1 filosofo gallese, attribuendo alle circostanze e all’educazione il
carattere dell’'uomo, non aveva un atteggiamento di condanna verso
coloro che erano considerati rei dalla societa, ma mostrava compren-
sione! per «quell’immensa massa di popolazione a cui oggi si permet-
te di esser formata solo in modo da riempire il mondo di crimine»*
e auspicava che «i poteri che governano tutti i paesi» dedicassero le
proprie energie non ad escogitare punizioni?’, ma a rendere fruibili a
tutti «programmi razionali per l'istruzione e la generale formazione
del carattere dei loro sudditi»**. Tale approccio lo differenziava dalla

16 difficile esagerare I'importanza dell’opera di Helvétius, con la sua lucidita
e la sua natura aliena dai compromessi, con il suo accento sull’influsso totale delle
circostanze esterne e la sua insistenza su un governo razionale e su provvedimenti edu-
cativi»; «Helvétius afferma categoricamente che “I'uomo nato senza idee o carattere,
indifferente al bene e al male, non ha altro dono dalla natura se non la sua sensibilita
fisica; nella culla non € niente; le sue virtu e i suoi vizi, le sue passioni artificiali, i suoi
talenti, i suoi pregiudizi, persino ’amore che porta al suo io, sono tutti acquisiti”. La
maggior parte del libro ¢ dedicata alla dimostrazione della sua tesi che I’educazione ¢
onnipotente». Harold Silver, Introduzione, in R. Owen, L'educazione della nuova societa,
cit., XVIII-XIX.

17 «Helvétius non nega I'esistenza di uomini buoni, “ma la loro umanita & 'effet-
to della loro educazione, non della loro natura. Se questi uomini fossero nati fra gli
Irochesi avrebbero adottato le loro barbare usanze”. L’abilita di caccia degli Indiani, il
sapere dell’'uomo civile, I'arroganza del prete, per esempio, dimostrano la dipendenza
del carattere dall’ambiente e dall’educazione: “L’educazione ci da quel che siamo”».
Ivi, XIX.

18 Owen, L'educazione della nuova societa, cit., 29.

¥ «Quando in qualche caso particolare I'individuo € relativamente mal formato,
¢ da considerare oggetto di compassione, e deve provocare i nostri sforzi migliori per
rimediare al male, e non deve essere mai motivo di biasimo o di castigo». Owen, L’ar-
monia sociale. Saggi sull educazione, cit., 167.

20 Owen, L’educazione della nuova societa, cit., 36.

2l «Invece di punire i crimini dopo aver permesso che il carattere umano fosse
forgiato cosi da commetterli, adotteranno I'unico mezzo atto a prevenire questi crimi-
ni; il mezzo da cui essi possono facilmente essere impediti». Ivi, 31.

2 Tvi, 34.



116 Federica Falchi

maggior parte dei suoi contemporanei. Sino ad allora, infatti, I’edu-
cazione, quando impartita, e la struttura del mondo industriale aveva-
no fomentato una competizione fra gli uomini che aveva alimentato i
conflitti, facendo loro perdere di vista un assioma razionale secondo
il quale:

La felicita dell’io, chiaramente compresa e uniformemente messa in pratica,
puo esser solo raggiunta con una condotta che promuova la felicita comune
[...] lIa sua felicita individuale puo esser accresciuta ed estesa solo in propor-
zione ai suoi sforzi attivi per accrescere ed estendere la felicita di tutti quelli
che vivono intorno a lui®.

L’interconnessione fra I'interesse del singolo e quella della comu-
nita nel suo complesso, affermata da Owen, non solo richiama I’etica
del mondo greco, ma anche gli esponenti dell’illuminismo scozzese,
che erano convinti sostenitori di tale interconnessione, e fra questi
Smith. Quest’ultimo, infatti, nella sua Teoria dei sentimenti morali, scri-
ve che

per quanto egoista si possa ritenere I'uomo, sono chiaramente presenti nella
sua natura alcuni principi che lo rendono partecipe delle fortune altrui, e che
rendono per lui necessaria I’altrui felicita, nonostante da essa egli non otten-
ga altro che il piacere di contemplarla®.

Per Smith, la sympathy € una caratteristica precipua dell’individuo e
Owen condivide tale pensiero. In un passo delle Views, afferma, infatti,
che una volta che gli uomini non saranno piu oggetto di insegnamenti
irrazionali, non saranno neanche pit animati da sentimenti di odio nei
confronti di nessuno. Essi proveranno

commiserazione e pieta per tutti gli individui che hanno abitudini o senti-
menti che ai suoi occhi sembreranno rovinosi per i loro comodi, piaceri o
felicita e gli sveglieranno il desiderio di rimuovere queste cause di dolore, per
acquietare i suoi sentimenti di compassione e di pieta. Il piacere inerente a
questa linea di condotta lo stimolera anche ai piu energici tentativi per abo-
lire le circostanze che causano miseria al genere umano ed a sostituirle con
altre atte ad accrescerne la felicita®

Diretta conseguenza della correlazione fra la felicita della comu-
nita e quella del singolo ¢ la necessita che ci sia armonia fra le diverse

% Ivi, 31-32.
24 Adam Smith, La teoria dei sentimenti morali, Rizzoli, Milano, 2016, 81.
% Owen, L’educazione della nuova societa, cit., 38.



Uguaglianza, Education e progresso nel pensiero dell’ “Illuminista scozzese” Robert Owen 117

componenti della societa. Entrambi gli autori, infatti, non solo non
legittimano alcuna ipotesi di conflitto fra “classi”, ma invitano tutti in-
distintamente a promuovere il miglioramento delle condizioni sociali
delle classi pit umili, nell’ottica del conseguimento del bene comune.
Smith scrive:

In alcuni casi le condizioni sociali mettono necessariamente la maggior parte
degli individui in situazioni che formano loro naturalmente, senza I’attenzio-
ne del governo, quasi tutte le capacita e virtt che le circostanze richiedono o
consentono. In altri casi le condizioni sociali non pongono la maggior parte
degli individui in queste situazioni ed ¢ necessaria qualche cura del governo
per prevenire la corruzione e la degenerazione quasi totale della maggior
parte della gente®.

Owen, che vive in un periodo successivo e nel quale I'industrializ-
zazione ha svelato importanti criticita sociali, ritiene necessario non
solo ribadire il concetto espresso da Smith ma anche rivolgere un invi-
to ancora piu esplicito alle “classi privilegiate”, affinché comprendano
che aiutare la parte sofferente della popolazione non comporta alcun
svantaggio per esse:

Se, tuttavia, a causa dei principi irrazionali da cui € stato finora governato il
mondo, individui o sette o fazioni tentassero con i loro programmi di esclu-
sione di ritardare il progresso della societa ed impedire I’applicazione pratica
del giusto atteggiamento di spirito che non ammette I’esclusione, sarebbero
presentati al pubblico fatti tali che non mancherebbero di render vani i loro
sforzi. Sara dunque saggezza massima per le classi privilegiate cooperare sin-
ceramente e amichevolmente con coloro che aspirano a non toccare una iota
dei vantaggi che, si suppone, oggi essi posseggono e il cui primo ed unico desi-
derio € d’aumentare la particolare felicita di queste classi insieme alla felicita
generale della societa®.

Owen, cosi come Smith, ¢ partecipe, inoltre, di quella concezione
illuminista della storia come cammino di progresso, che alla luce delle
vicende che investirono la Scozia nel corso del *700 aveva trovato in
quest’ultima un clima fertile*, e manifesta percio una fiducia completa
nelle proprie idee:

% Adam Smith, La Ricchezza delle Nazioni, a cura di A. e T. Biagiotti, Utet, Torino,
1975, 949.

27 Owen, L'educazione della nuova societa, cit., 33-34.

% Cfr. Broadie, The Scottish Enlightenment: The Historical Age of the Historical Nation,
cit.; James Buchan, Crowded with Genius: The Scottish Enlightenment: Edinburgh’s Moment



118 Federica Falchi

Il Potere che governa il mondo e pervade di sé I'universo ha evidentemente
formato I'uvomo in modo tale che egli passi progressivamente da uno stato
di ignoranza ad una capacita d’intelligenza, i cui limiti non sta all'uomo de-
finire; e in questo progresso scopra che la sua felicita individuale puo essere
accresciuta ed estesa solo in proporzione ai suoi sforzi attivi per accrescere ed
estendere la felicita di tutti quelli che vivono intorno a lui®.

2.2. L'educazione

Convinto del potere dirompente dell’educazione, un sentimento
condiviso anche dagli intellettuali scozzesi che ne avevano visto la forza
emancipatrice all’indomani dell’Unione con I'Inghilterra del 1707,
Owen presenta ad esponenti del Parlamento e del Governo il piano
educativo che aveva sperimentato a New Lanark, nella speranza che si
potesse dare vita ad un sistema analogo a livello nazionale, che predi-
sponesse dei programmi

con un preciso scopo, educare i fanciulli della primissima infanzia a buone
abitudini, in tutti i sensi (abitudini che eviteranno che essi ne acquistino altre,
di menzogna e di frode). Dovranno in seguito essere istruiti razionalmente
e le loro attivita dirette ad utili scopi. Tali abitudini e questa istruzione li ri-
empiranno d’un desiderio ardente e fattivo di promuovere la felicita di ogni
individuo e questo senza restrizione di setta, di partito, paese o clima®.

Una proposta simile era stata avanzata anche da Smith ne La Ricchez-
za delle nazioni (1776). Egli, infatti, pur ritenendo che lo stato dovesse
comportarsi come un “guardiano notturno” e intervenire nella vita so-
ciale il meno possibile, auspica un sistema educativo (ipotizza addirittu-
ra di poterlo rendere obbligatorio®) patrocinato e finanziato (seppur
non completamente) dallo stato. Quest’ultimo, infatti, anche se

of the Mind, HarperCollins, New York, 2003.

2 Owen, L’educazione della nuova societa, cit., 31-32.

% Cfr. John Robertson (ed.), A Union for Empire. Political Thought and the Union of
the 1707, Cambridge University Press, New York, 1995.

31 Owen, L’educazione della nuova societa, cit., 34-35.

2 «Con una spesa molto esigua, lo stato puo facilitare, incoraggiare e anche ob-
bligare quasi tutta la massa della popolazione ad acquisire queste parti piu essenziali
dell’istruzione»; «LLo Stato puo imporre a quasi tutta la massa del popolo il dovere di
acquietare le parti piu essenziali d’educazione obbligando tutti a superare un esame
o prova in queste discipline prima di poter entrare in qualsiasi o prima di poter intra-
prendere un mestiere in un villaggio o in una citta a regime corporativo». Smith, La
Ricchezza delle Nazioni, cit., 952-53.



Uguaglianza, Education e progresso nel pensiero dell’ “Illuminista scozzese” Robert Owen 119

non dovesse trarre nessun vantaggio dall’istruzione delle classi inferiori, var-
rebbe comunque la pena che si preoccupasse di non lasciarle completamente
nell’ignoranza. Ma lo stato trae un vantaggio non trascurabile dalla loro istru-
zione. Piu il popolo ¢ istruito, meno esso ¢ soggetto alle delusioni dell’entu-
siasmo e della superstizione, che fra i popoli ignoranti provocano frequente-
mente i disordini pitt terribili*.

Questo accade, sottolinea Smith, perché colui che non ¢ stato ra-
zionalmente educato € incapace non solo «di godere o di partecipare
a una conversazione razionale, ma di concepire un sentimento gene-
roso, nobile o tenero e quindi di formare un giudizio relativamente a
molti normalissimi doveri della vita privata»®.

Sul piano dell’azione, pero, esiste, tra i due autori, una differenza
sostanziale, imputabile al personale percorso biografico. Owen, infat-
ti, comunico pubblicamente le sue idee, solo dopo averne dimostrato
la validita nella fabbrica di New Lanark, assurta a modello virtuoso
nei primi decenni dell’Ottocento, tanto da essere meta di pellegri-
naggio di imprenditori, intellettuali e politici. La proposta presentata
alle istituzioni aveva, percio, una impostazione fortemente pragma-
tica, perché ricalcava il sistema educativo instaurato nella fabbrica
scozzese™.

3 Tvi, 955.

3 Tvi, 949.

% 1l sistema educativo oweniano prevedeva due percorsi, uno rivolto ai bambini
ed uno agli adulti. Se nel primo caso I'obiettivo era quello di formare in maniera
razionale le giovani menti, nel secondo si cercava di limitare i danni creati da un
ambiente degradato e da un’educazione errata. Per i bambini era previsto I'ingresso
a scuola all’eta di due anni e il primo precetto che doveva essere loro insegnato era
di rendere felici gli altri, al fine di creare un circolo virtuoso di solidarieta recipro-
ca. Gli alunni erano seguiti da insegnanti qualificati, che avrebbero permesso loro
di acquisire gli strumenti della scrittura, della lettura e della matematica attraverso
il gioco e senza mai alzare la voce o impartire punizioni corporali. La musica e la
danza erano parte delle discipline insegnate. I bambini dovevano frequentare la
scuola fino all’eta di dodici anni, la stessa eta in cui avrebbero potuto essere impie-
gati in compiti lavorativi, comunque compatibili con la loro struttura fisica. Al fine
di allontanare dalle cattive abitudini gli adulti, erano previste classi anche per questi
ultimi, cosi come una biblioteca dove poter leggere. Svaghi alternativi all’osteria e
che coinvolgevano tutta la famiglia, come le gite domenicali, completavano le attivi-
ta organizzate a New Lanark. Cfr. Falchi, Il New Moral World di Robert Owen. Un modello
per affrontare la pandemia?, cit.



120 Federica Falchi

Conclusioni

Il pensiero e I'azione di Robert Owen sono inscindibilmente corre-
lati alla Scozia, dove visse stabilmente per oltre quindici anni, e dove
intesse proficue relazioni con «many of the professors of the universi-
ties of Edinburgh and Glasgow»*. Egli fu influenzato innegabilmen-
te dall’Illuminismo scozzese, una corrente della quale seppe assorbire
I’entusiasmo per il progresso tecnologico e l'utilita dell’educazione
razionale, due strumenti che erano stati in grado di trasformare, nel
corso del 700, una nazione arretrata e isolata in una realta fiorente
capace di inserirsi nel commercio mondiale e di contribuire alla circo-
lazione diidee in Europa e negli Stati Uniti. Fu probabilmente per que-
sta influenza che Owen non rifiuto in toto le innovazioni tecnologiche,
considerandole utili in quanto aumentavano la produzione e potevano
essere utilizzate per alleviare la fatica dei lavoratori in molti campi®”, e
mostro una fiducia incrollabile nelle capacita dell’'uomo di dare vita ad
una societa razionale e felice.

Il suo concetto di felicita ¢ molto piu simile a quello di origine
scozzese, nella declinazione di Smith, che non a quella utilitarista. La
sympathy, infatti, € un elemento costitutivo ed imprescindibile per il
raggiungimento di essa, che non € concepita come mera sommatoria
di felicita individuali, ma come il risultato di una interconnessione e
condivisione paritaria fra tutti gli individui:

Ognuno necessariamente si sforzera di promuovere la felicita di tutti gli altri
individui appartenenti alla sua sfera d’azione, perché comprendera chiara-
mente e senza nessun dubbio che questa condotta é il nocciolo del suo inte-
resse personale o la vera fonte della sua propria felicita™.

Infine, anche I'importanza riconosciuta all’educazione pubblica,
come strumento di progresso sociale e politico, sostenuta con pari vi-

% Owen, The Life of Robert Owen, cit., 148.

7 «Owen riteneva che le novita nel campo economico e produttivo non fossero
solamente e semplicemente di interesse per coloro che sono in affari, ma costituis-
sero una vera e propria rivoluzione, dovuta al progresso scientifico e tecnologico,
e percio una grande opportunita per trasformare I'intera societa in senso positivo,
facendole cio¢ compiere una grande evoluzione verso un mondo migliore, oltre che
piu prospero» Carlo Pancera, Introduzione, in Owen, L’armonia sociale. Saggi sull edu-
cazione, cit., 4.

3 Owen, L'educazione della nuova societa, cit., 72.



Uguaglianza, Education e progresso nel pensiero dell’ “Illuminista scozzese” Robert Owen 121

gore anche da Adam Smith, legittimano I'inclusione di Robert Owen
fra gli esponenti dell’Illuminismo scozzese.

Nei decenni successivi, pero, il pensatore gallese seppe, partendo
da questa base ideale, sviluppare una propria identita intellettuale di-
venendo il primo esponente del socialismo britannico®. Egli, essendosi
contraddistinto per la capacita di coniugare azione e pensiero, combat-
té le conseguenze negative dell’industrializzazione, sia avanzando pro-
poste, solo parzialmente accolte nell'immediato (Factory Act del 1819),
per la regolazione del lavoro delle donne, dei bambini e per la ridu-
zione delle ore di lavoro, sia immaginando un sistema pensionistico e
di tutela per coloro che si infortunavano durante il lavoro*. Propose
un sistema economico altro rispetto a quello capitalistico, ponendo le
basi del cooperativismo, un sistema alternativo ancora oggi utilizzato
ed apprezzato*..

Ma Owen fu anche e soprattutto un pioniere, capace di strutturare
ed innovare il sistema educativo. Fu «tra i primi in Europa, con Ober-
lin, a creare asili per I’educazione della prima infanzia»*; patrocino
presso il governo l'istituzione di scuole pubbliche, a cui tutti potessero
accedere, e «seminari o scuole pedagogiche» nelle quali i futuri inse-
gnanti «possano essere iniziati ai metodi e agli scopi della pedagogia»*;
la sua Institution for the Formation of Character (1816), rappresento un

¥ Fra coloro che ne hanno riconosciuto il ruolo pionieristico in merito al socia-
lismo vi ¢ Cole: «[Owen] Was the pioneer of British Socialism [...] He could see the
need for socialism and social control arising out of the conditions of the machine age
that must be men’s master until they would learn to control it by their united power».
Cole, The Life of Robert Owen, cit., 7.

4 A New Lanark, i lavoratori contribuivano alla formazione di un fondo che li
tutelasse in caso di malattia o collocamento a riposo. Owen, L’educazione della nuova
societa, cit., 74.

' Cfr. Arnold Bonner, British Co-operation: The History, Principles and Organisa-
tion, Manchester Cooperative Union, Manchester, 1961; Ronald G. Garnett, Co-oper-
ation and The Owenite Socialist Communities In Britain 1825-45, Manchester University
Press, Manchester, 1972; Sidney Pollard, Il sogno di Robert Owen: mito e realta. Le orig-
ini della cooperazione in Gran Bretagna, Bulzoni Editore, Roma, 1992; Mark Kaswan,
Happiness, Politics and the Cooperative Principles, in «Journal of Co-operative Studies»,
40, n. 1, April 2007, 30-40; Id., Happiness, Democracy, and the Cooperative Movement:
The Radical Utilitarianism of William Thompson, State University of New York Press,
Albany, 2014.

42 Pancera, Introduzione, cit., 8.

B Ivi, 12.



122 Federica Falchi

modello virtuoso capace di ispirare non solo i moderni plessi scolastici,
ma anche i poli culturali odierni.

Lariforma dell’educazione e la sua libera fruizione erano per Owen
una priorita e precondizione per dare vita ad una societa razionale e fe-
lice; per questo si rivolse in primo luogo al governo, considerando pro-
prio I’educazione imprescindibile per avere cittadini felici e virtuosi:

Il fine di un governo ¢ render felici governati e governanti [...] Se c’¢, per
qualsiasi governo di qualsiasi paese, un dovere piu imperativo di un altro ¢
di adottare senza indugio i mezzi atti a formar nel popolo quei sentimenti e
quelle abitudini che posson dare i vantaggi piu duraturi e pitl sostanziosi ai
singoli e alla comunita*.

Di fronte pero al disinteresse del Governo britannico, egli cerco co-
munque di perseguire il suo obiettivo finanziando, in molti casi perso-
nalmente, la nascita di comunita ispirate alle sue idee, essendo ferma-
mente convinto, tanto da far trasparire dalle sue parole un embrionale
concetto di eterogenesi dei fini, che le sue idee fossero parte di una
verita destinata ad affermarsi:

No, ¢ giunto ora il momento in cui il pubblico di questo paese e le condizioni
generali del mondo reclamano imperiosamente che si accetti questo prin-
cipio universale, non solo in teoria, ma anche in pratica. Nessuna potenza
umana puo impedirne il rapido progresso. Il silenzio non ritardera il suo cam-
mino, I’opposizione servira solo ad aumentare la velocita del suo avanzare®.

“ Owen, L'educazione della nuova societd, cit., 78.
4 Tvi, 30.



Flena Gaetana Faraci®

La cittadinanza politica:
dalle societa di mutuo soccorso alla formazione dei partiti.
La Sicilia nei decenni postunitar

1. Introduzione

La cittadinanza politica, che nell’ambito dei regimi liberali compor-
ta il coinvolgimento e la partecipazione dei cittadini alle scelte dello
Stato, nel corso dell’Ottocento conobbe uno sviluppo diverso nei Paesi
europei. Per quel che riguarda I'Italia, a partire dall’Unificazione, un
ruolo importante svolsero le Societa di Mutuo Soccorso e la loro gra-
duale trasformazione in organizzazioni politiche. A sottolineare questo
processo storico hanno insistito due autorevoli studiosi, Salvo Mastel-
lone e Dora Marucco, con le loro ricerche sul versante della storia del
pensiero politico e delle istituzioni. Il primo, con il volume La storia
della democrazia in Europa, e la seconda, con il contributo Mutualismo e
sistema politico, apparsi ambedue nell’ultimo ventennio del secolo scor-
so, contribuirono all’avvio della ricerca sulla presenza di una rete di
Societa di Mutuo Soccorso, attorno alle quali si comincio a costruire
una moderna societa democratica'.

A questi contributi si sono aggiunti i nuovi orientamenti della sto-
riografia francese sulla dimensione della sociabilité, che ha individuato
nel mutualismo un fattore importante dell’articolazione della societa
civile, in contrasto con la concezione dello Stato liberale, poco propen-

* Universita degli Studi di Catania.

! Salvo Mastellone, La storia della democrazia in Europa dal XVIII al XX secolo, Utet,
Torino 2004, nuova edizione con introduzione di Noberto Bobbio; Dora Marucco,
Mutualismo e sistema politico. Il caso italiano, FrancoAngeli, Milano 1981. Sugli aspetti
prevalentemente politici del mutualismo cfr. Aldo Romano, Storia del movimento so-
cialista in Italia, 3 voll, Flli Bocca, Milano-Roma 1954-1956; Gastone Manacorda, /[
movimento operaio italiano attraverso i suoi congressi. Dalle origini alla formazione del Partito
socialista (1853-1892), Editori Riuniti, Roma 1963 e Franco Della Peruta, I democratici e
la rivoluzione italiana, Feltrinelli, Milano 1958.



124 Elena Gaetana Faraci

so a intervenire sul terreno sociale®. Al pari degli altri contributi, tale
approccio concorda nell’evidenziare che I’associazionismo divenne un
importante terreno per la formazione di nuove concezioni sulla solida-
rieta e sulla rappresentanza, che negli anni successivi avrebbero dato
un forte contributo alla nascita e all’azione di massa dei partiti, soprat-
tutto quelli popolari e della sinistra®.

E noto che, in altri Paesi come la Gran Bretagna, la Francia e la Ger-
mania, le prime forme di mutualita apparvero sin dagli inizi dell’Ot-
tocento. Alla meta del secolo, anzi, si instaurarono i primi contatti fra
i diversi Stati per favorire lo scambio di saperi in temi di mutualita e
di previdenza®. In Italia, scoraggiate dalla legislazione esistente negli
Stati preunitari, le Societa di Mutuo Soccorso si diffusero nel Regno
di Sardegna che, con I’adozione dello Statuto albertino, riconosceva
la liberta di associazione. Tra il 1848 e il 1859, grazie alle iniziative di
un ceto borghese liberale e moderato, nacquero le prime associazioni
con ’obiettivo di soddisfare le istanze di solidarieta e di carita. La svol-
ta si registro dopo I’'Unita’. I ceti popolari urbani, rimasti ai margini

2 Gli studi sulla sociabilité si devono alla diffusione del volume di Maurice Agulhon,
La République au village. Les populations du Var de la Révolution a la Seconde République,
Plon, Paris 1970 (trad. it. La Repubblica nel villaggio. Una comunita francese tra Rivoluzione e
Seconda Repubblica, il Mulino, Bologna 1991). Per una informazione di questa tendenza
storiografica si veda Giuliana Gemelli, Maria Malatesta, Forme di sociabilita nella storiogra-
fia francese contemporanea, Feltrinelli, Milano 1982; Sociabilita e associazionismo in Italia:
anatomia di una categoria debole, a cura di P. Causarano (Discussione con Alberto Mario
Banti, Maria Malatesta, Marco Meriggi, Gilles Pécout, Simonetta Soldani), «Passato e
Presente», X, 1991, n. 26; Sociabilité/Sociabilita nella storiografia dell’ltalia dell Ottocento,
«Dimensioni e problemi della ricerca storica», 1, 1992. Sulla Sicilia si veda Alfio Signo-
relli, Al teatro, al circolo. Sociabilita borghese nella Sicilia dell’Ottocento, Aracne, Roma 2000.

* Cfr. Marco Meriggi, Associazionismo borghese tra *700 ¢ ‘800. Sonderweg tedesco e caso
Sfrancese, «Quaderni storici», 24, 1989, n. 71, 589-627; Fabrizio Bracco (a cura di), Demo-
crazia e associazionismo nel XIX secolo, Centro Editoriale Toscano, Firenze 1990; Maurizio
Ridolfi, 1 circolo virtuoso. Sociabilita democratica, associazionismo e rappresentanza politica
nell’Ottocento, Centro Editoriale Toscano, Firenze 1990; Fulvio Conti, L’ltalia dei demo-
cratici. Sinistra risorgimentale. Massoneria e associazionismo fra Otto e Novecento, FrancoAn-
geli, Milano 2000.

* Stefano Maggi, Il mutuo soccorso in Europa e le origini della previdenza, in Michela
Minesso (a cura di), Welfare donne e giovani in Italia e in Furopa nei secoli XIX-XX, Fran-
coAngeli, Milano 2015, 57-76.

> Cfr. Emilio Raffaele Papa, Origini delle Societa Operaie: liberta di associazione e or-
ganizzazioni operaie di mutuo soccorso in Piemonte 1848-1861, Lerici, Milano 1967; Id.,
Origini delle Societa Operaie: da Carlo Alberto all’Unita, Giuffre, Milano 1976.



La cittadinanza politica: dalle societa di mutuo soccorso alla formazione dei partiti 125

del processo di costruzione dello Stato nazionale, diedero vita a un
solidarismo su basi corporative, che si reggeva sulle Societa di Mutuo
Soccorso, sorte con scopi assistenziali e di autodifesa, sui circoli e sulle
cooperative®.

Dora Marucco, nei suoi studi sulla statistica postunitaria, ha calco-
lato che nel 1862 le Societa di Mutuo Soccorso contavano circa 443
associazioni, la meta delle quali si erano costituite dopo il 1861, per
un totale di 111.608 soci. Nel 1878 i soci divennero 331.548, ma il vero
boom si registro nel 1885 con 3.700 Societa e ben 781.491 soci. Le So-
cieta, concentrate prevalentemente nel Settentrione, si distinguevano
in diverse tipologie. Esistevano le societa su base professionale con soci
di uno stesso mestiere, su base territoriale e di categoria; le Societa mi-
ste consentivano l'iscrizione di soci su base locale, indipendentemente
dal mestiere’.

Quali le ragioni di questo rapido sviluppo? Bisogna evidenziare
che, con I'avvento della Sinistra storica al potere, furono adottati due
provvedimenti favorevoli all’espansione della cittadinanza politica: la
legge Coppino del 1878 sull’istruzione obbligatoria e la legge eletto-
rale Zanardelli del 1881, che estendeva il diritto di voto tramite la di-
minuzione del censo e I'introduzione della capacita (sapere leggere e
scrivere)®. Non manco, poi, il primo intervento organico in materia di
associazionismo. Dopo 1I’Unificazione, la classe dirigente era interve-
nuta in questo settore per disciplinarlo e controllarlo. L’approvazione,
nel 1886, della legge sul riconoscimento giuridico delle Societa di Mu-

® Andrea Ragusa, Il fenomeno dell’associazionismo mutualistico in Italia. Appunti in
tema di storiografia del movimento operaio, in Antonio Baglio e Andrea Giovanni Noto
(a cura di), Tra solidarismo, assistenza e istruzione popolare. Le Societa di Mutuo Soccorso in
Sicilia dall’'Unita ai primi del Novecento, Ediesse, Roma 2018, 15-26.

7 Marucco, Mutualismo e sistema politico, cit., 125 ss. Nella statistica del ministero di
Agricoltura, Industria e Commercio, cosi erano commentati i dati: «Le Societa di Mu-
tuo Soccorso esistenti nel Regno d’Italia al 31 dicembre erano in numero di 443, per
cio che spetta alla loro origine cosi ripartite: anteriori al 1848 n. 96; fondate dal 1848
al 1860, ossia nel periodo di transizione, n. 168; dal 1860 al 1862, e pero di creazione
affatto recente, n. 209. Onde vedesi come quasi la meta di codesti sodalizi abbia ori-
gine dalla nostra rinnovazione politica, favoriti dall’alito di liberta, che spira propizio
ad ogni tentativo di miglioramento popolare» (Ministero di Agricoltura Industria e
Commercio [da ora MAIC], Statistica del Regno d’Italia. Societa di Mutuo Soccorso. Anno
1862, Tipografia letteraria, Torino 1864, XVIL.).

8 Giuseppe Astuto, Le istituzioni politiche italiane. Da Cavour al dibattito contempora-
neo, Carocci, Roma 2016, 80-4.



126 Elena Gaetana Faraci

tuo Soccorso segno uno spartiacque. Fallito il tentativo di incanalare le
organizzazioni operaie nel settore della previdenza, comincio a emer-
gere un associazionismo di resistenza che puntava sulla conflittualita
e sulla realta di fabbrica come terreno di scontro per I’emancipazione
dei lavoratori’.

Quale fu lo sviluppo dell’associazionismo in Sicilia e quali le ca-
ratteristiche nei primi decenni postunitari? Quali le ragioni che por-
tarono l'isola, apparentemente periferica rispetto alle trasformazioni
nella Penisola, a occupare la scena nazionale con la nascita di un forte
movimento politico di massa, i Fasci siciliani, che proprio dal mutuali-
smo traeva le proprie origini? La storiografia, nell'ultimo decennio del
secolo scorso, ha dedicato un particolare interesse a queste tematiche,
abbandonando il tradizionale stereotipo dell’arretratezza e ’etichetta
di jacquerie contadina affibbiata ai movimenti di massa che caratteriz-
zarono l’isola a cavallo degli anni Novanta del Novecento. Solo con
una lettura che tenga conto dello stretto intreccio tra sviluppo e arre-
tratezza in Sicilia e della lunga tradizione del mutualismo, si possono
comprendere i tratti nuovi e originali di una organizzazione di massa,
basata sulle rivendicazioni sindacali e politiche. Sono questi i principali
temi di tale contributo'.

2. Il ventennio postunitario: la crescita dell’associazionismo

All'indomani dell’Unita, il ministero dell’Agricoltura, Industria e
Commercio creo la Direzione centrale di statistica per conoscere le con-
dizioni socio-economiche delle province italiane. A dirigerla fu chiamato
Pietro Maestri, uno dei piu autorevoli studiosi della materia, il quale, a
partire dal 1862, inizio le indagini sul movimento mutualista, continuate
poi nei decenni successivi, con regolari censimenti, fino al 1904". Nelle

¢ Cfr. Luca Jacopo Salvadori, Il mutualismo nel XIX secolo: una comparazione europea,
in «Historia et Ius», 24, 2023, www.historiaetius.eu - 24/2023 - paper 12.

10 Cfr. Francesco Renda, I Fasci siciliani 1892-94, Einaudi, Torino 1977; Giuseppe
Giarrizzo, I Fasci siciliani, in Pietro Manali (a cura di), I Fasci dei Lavoratori e la crisi
italiana di fine secolo (1892-1894), Sciascia, Caltanissetta-Roma 1995, 27-38; Giuseppe
Giarrizzo et alii. (a cura di), [ Fasci siciliani. Nuovi contributi a una ricostruzione storica, 2
voll., De Donato, Bari 1976; Santi Fedele (a cura di), I Fasci siciliani dei lavoratori (1891-
1894), Rubbettino, Soveria Mannelli 1994.

" Dora Marucco, Lamministrazione della statistica nell’ltalia unita, Laterza, Ro-
ma-Bari 1996.



La cittadinanza politica: dalle societa di mutuo soccorso alla formazione dei partiti 127

Considerazioni generali, si sosteneva che I’obiettivo dell’iniziativa non era
quello «di tessere la storia delle associazioni di Mutuo Soccorso, ma
si di preparare gli elementi a una statistica speciale di quelle istituzio-
ni spontanee»'?. Le indagini, articolate per provincia, fornivano i dati
sull’ammontare delle Societa, sulla data di nascita, sul numero dei soci
e sugli scopi. Sotto questo aspetto, le notizie del ministero costituiscono
una fonte preziosa per la ricostruzione dell’associazionismo mutualisti-
co, anche se queste informazioni non sono state finora adeguatamente
utilizzate, tranne qualche lodevole eccezione'.

Indispensabili sono gli archivi delle Societa di Mutuo Soccorso. Il
convegno di Spoleto del 1995, i cui atti sono stati pubblicati dal ministe-
ro per i Beni e le Attivita produttive, ha messo in evidenza la ricchezza
e I'articolazione regionale della documentazione esistente'. Un’altra
fonte per la ricerca va individuata nelle relazioni delle autorita perife-
riche (prefetti e questori) inviate al ministero dell’Interno sull’anda-
mento dell’ordine pubblico o allo stesso ministero di Agricoltura per
completare i censimenti avviati sull’associazionismo. Questo approccio
e stato impiegato da Salvatore Francesco Romano nel suo lavoro pio-
neristico Storia della Sicilia post-unificazione, che, per i tratti innovativi sul
piano metodologico, meriterebbe una ristampa almeno per la parte ri-
guardante le Societa di Mutuo Soccorso'. Certo, la storiografia su tale
tematica si € notevolmente arricchita, anche di recente, con apprezza-
bili e utili risultati. In questo contributo, coniugo il problema della cit-
tadinanza politica allo sviluppo dell’associazionismo, evidenziando le
peculiarita della Sicilia sul piano generale e rinviando, per il momento,

2 MAIG, Statistica del Regno d’Italia. Societa di Mutuo Soccorso. Anno 1862, cit., XI.

1 Robert Launay, La Société ouvriere de Messine (1860-1914): un exemple de la
diffusion de valeurs progressistes apres l'unité italienne, «Storia e Politica», 10, 2018,
n. 3, 444-68. Sempre per la provincia di Messina, si veda il contributo di Antonio
Baglio e Andrea Giovanni Noto, L’associazionismo mutualistico in provincia di Mes-
sina (1861-1904), in 1d. (a cura di), Tra solidarismo, assistenza e istruzione popolare,
cit., 179-224.

4 Le Societa di Mutuo Soccorso italiane e i loro archivi, Atti del seminario di studio,
Spoleto 8-10 novembre 1995, Ministero per i Beni Culturali e le Attivita Produttive,
Roma 1999. Sul tema dell’associazionismo mutualistico si veda Francesco Lucania (a
cura di), Il Mutuo Soccorso ha i titoli. Catalogo bibliografico, Centro Studi Piemontesi,
Torino 2003.

5 Salvatore Francesco Romano, Storia della Sicilia post-unificazione, 2 voll., I1I: La
Sicilia nell’ultimo ventennio del secolo XIX, con prefazione di Enrico La Loggia, Industria
Grafica Nazionale, Palermo 1958.



128 Elena Gaetana Faraci

I'analisi sulle singole province'®. Si tratta di risultati provvisori e senza
alcuna pretesa di esaustivita, che meritano ulteriori approfondimenti.

Al momento del primo censimento sulle Societa di Mutuo Soccor-
so, la Sicilia si presentava in ritardo rispetto alle altre regioni della Pe-
nisola. I dati del ministero di Agricoltura del 1862 attestavano che le
forme associativo-mutualistiche erano appena all’esordio (si contavano
solo 10 Societa). L’estensore, nella parte introduttiva, constatava che
I'Italia meridionale, incapace di approfittare del nuovo clima politico,
«guarda trasognata il fidente associarsi delle province sorelle». Poi ag-
giungeva: «Essa ¢ sempre nella tema di un ritorno alla tirannide, senza
considerare che questa volta, e a costo di qualsiasi sacrificio, sara impe-
dito, per intervento di tutta la nazione e di tutta la civilta, un regresso
verso la barbarie nella parte pit bella d’Italia»'".

Gli auspici del ministero, non sappiamo se attraverso l’'intervento
delle autorita politiche o per autonoma iniziativa, si realizzarono negli
anni successivi. La situazione miglioro alla fine del primo decennio
postunitario. Nel 1873, la Sicilia poteva contare 82 Societa con 9.392
soci effettivi e 649 onorari (nel territorio nazionale risultavano 1.447
Societa con 217.906 soci). Tali cifre collocavano I'isola al primo posto
nel Meridione, anche se questa era ancora ben lontana dai livelli delle
regioni settentrionali (Piemonte 362 Societa, Lombardia 203, Veneto
144, Liguria 139). In queste ultime la propaganda mazziniana aveva
operato con notevole successo, ma il movimento italiano, in ogni caso,
era in ritardo rispetto ad altri Paesi europei, se si considera che in Fran-
cia operavano 5.777 Societa con 825.941 soci e in Gran Bretagna esiste-
vano 21.819 Societa con 1.857.000 soci'®.

16 Su questi aspetti sono interessanti, anche se non omogenei, i recenti contri-
buti apparsi nel volume collettaneo di Baglio e Noto (a cura di), Tra solidarismo, as-
sistenza e istruzione popolare, cit. In particolare Francesco Di Bartolo, Giuseppe Oddo,
Le Societa Operaie di Mutuo Soccorso nel Palermitano. Dal Risorgimento all’eta giolittiana
(1820-1905), ivi, 77-141; Cettina Laudani, Associazionismo e democrazia a Catania e pro-
vincia (1860-1888), ivi, 141-78; Giovanni Schinina, Mutualismo e associazionismo politico
nel Siracusano (1861-1904), ivi, 225-69; Giancarlo Poidomani, Societa di Mutuo Soccorso
e Fasci dei lavoratori nell’area iblea (1860-1893), ivi, 269-98. Gli ultimi tre saggi sono
stati pubblicati anche nella rivista «Archivio storico per la Sicilia Orientale», 2, 2018,
n. 1, 82-157.

17 MAIC, Statistica del Regno d’Italia. Societa di Mutuo Soccorso. Anno 1862, cit., p.
XVII.

% Cfr. Renato Zangheri, Nascita e primi sviluppi, in 1d., Giuseppe Galasso e Vale-
rio Castronovo, Storia del movimento cooperativo in Italia, Einaudi, Torino 1987, 7. Mi-



La cittadinanza politica: dalle societa di mutuo soccorso alla formazione dei partiti 129

Il mutualismo siciliano, sviluppatosi prevalentemente nelle citta, era
apolitico o si muoveva nell’orbita delle forze liberal-conservatrici. Limi-
tate erano le iniziative di mazziniani e di internazionalisti. Nel 1873 il
ministero dell’Interno chiese al prefetto di Palermo, Giacomo Medici,
informazioni su tutte le associazioni della provincia. Dalla risposta del
funzionario si evinceva che delle 20 Societa esistenti nel circondario di
Palermo ben 14 non mostravano alcun orientamento politico, 4 erano
di tendenza liberal-conservatrice, solo una di tendenza liberal-progres-
sista e una ‘retrograda’ e tendente ‘all’anarchia’.

Per quel che riguardava il circondario di Corleone, esisteva una sola
Societa operaia, fondata nel 1864, che manifestava un orientamento fi-
logovernativo. Due Societa operavano nel circondario di Termini Ime-
rese: una nel capoluogo, sorta nel 1865, di nessuna tendenza politica,
il cui presidente era un liberal-conservatore e I’altra a Lercara, nata nel
1870, anch’essa di tendenze governative. Altre 2 Societa operavano nel
circondario di Cefalu, le quali, fondate alla fine degli anni Settanta,
appartenevano allo schieramento liberale, ma rispettivamente una mo-
derata e I’altra progressista. Il numero delle Societa di Mutuo Soccorso
non era cosl esiguo, come invece emerge dall’unico studio esistente su
tale argomento®.

Nei due decenni successivi, sotto la spinta delle associazioni libe-
ral-democratiche, 'associazionismo mutualistico raggiunse anche le
zone rurali. Nonostante cio, gli studi esistenti insistono sul predominio
del carattere cittadino, con il coinvolgimento di molte categorie: came-

chelangelo Ingrassia, con i suoi lavori ben documentati ma con 'utilizzo delle fonti
di provenienza democratica, insiste in modo particolare sull’'impegno dei mazzinia-
ni e dei garibaldini, sostenendo Ia tesi sulla stretta continuita tra le Societa e i Fasci
siciliani, che invece abbisogna della ricostruzione delle trasformazioni avvenute nei
decenni postunitari e delle novita introdotte dai secondi sul piano organizzativo e
politico. Cfr. Michelangelo Ingrassia, Le societa operaie di mutuo soccorso e la lotta poli-
tica nell Ttalia post-unitaria. 1l caso siciliano, «Rassegna storica del Risorgimento», 104,
2017, fasc. I, 165-80; Id., L'esperienza storica e politica delle Societa operaie nel Trapanese
e nell’Agrigentino, in Baglio e Noto (a cura di), Tra solidarismo, assistenza e istruzione
popolare, cit., 299-322.

19 Paolo Alatri, Lotte politiche in Sicilia sotto il governo della Destra (1866-1874), Einau-
di, Torino 1954, 201-2. Cfr. anche Elena Gaetana Faraci, I prefetti della Destra storica. Le
politiche dell’ordine pubblico in provincia di Palermo (1862-1874), Bonanno, Acireale-Roma
2013, 154-62.

2 Francesco Palmigiano, Cronaca delle Societa operaie dal 1860 al 1890, Stabilimento
Tipografico Nocera, Palermo 1891, 13 ss.



130 Llena Gaetana Faraci

rieri e servitori, impiegati civili, cuochi, fruttivendoli, lavoranti fornai,
marinai fuochisti e gente di mare, superstiti garibaldini e reduci delle
patrie battaglie, lavoranti fabbri e meccanici fonditori, pescatori, co-
struttori di carrozze, impiegati di commercio e insegnanti®'.

Nel 1878 si contavano in Sicilia 117 Societa, ponendola cosi all’otta-
vo posto in Italia. Il vero boom, pero, si registro nel quinquennio 1880-
1885 con la costituzione di ben 204 Societa. Ormai, I’isola si collocava
al sesto posto sul piano nazionale, dopo il Piemonte (706), la Lom-
bardia (553), la Toscana (343), I’Emilia (318), il Veneto (297). Nella
relazione introduttiva, il responsabile ministeriale ammetteva che le
nuove Societa «erano relativamente piu numerose nelle province del
Mezzogiorno e il maggior numero furono fondate da pochi anni»*.
Le Societa di Mutuo Soccorso avevano allargato la loro sfera d’azione,
non piu limitata al sussidio in caso di malattie. Erano attive nel settore
dell’istruzione dei soci o dei figli, aprivano biblioteche e magazzini, si
impegnavano in imprese cooperative di produzione e di consumo, si
adoperavano per I’agevolazione del credito ai soci e talora istituivano
proprie casse di depositi e prestiti*.

Il picco maggiore si ebbe in coincidenza con il rinnovato dibattito
sul mutualismo, con il riconoscimento giuridico delle Societa di Mutuo
Soccorso e, anche, con la crisi economico-sociale e il nascente interesse
del movimento operaio e socialista verso queste istituzioni.

3. L’associazionismo e la crisi economico-sociale

La legislazione italiana sul mutualismo era vaga, poiché essa lascia-
va ampia liberta di autoregolazione agli statuti delle singole Societa.
Con lalegge 15 aprile 1886, intitolata «Costituzione legale delle Societa
di Mutuo Soccorso», si prevedeva il loro riconoscimento giuridico che
comportava delle agevolazioni fiscali (esenzione dalla tassa di bollo e
di registro, esenzione dalla tassa sulle assicurazioni o dall’imposta di
ricchezza mobile). Tuttavia, la legge lasciava, pur sempre, la pitt ampia
liberta a quelle Societa che non avessero chiesto il riconoscimento®.

21 Di Bartolo e Oddo, Le Societa Operaie di Mutuo Soccorso nel Palermitano, cit., 84-5.

2 MAIC, Statistica delle Societa di Mutuo Soccorso e delle istituzioni cooperative annesse
alle medesime, Anno 1885, Tipografia Metastasio, Roma 1888, VIII-XIX.

¥ QOrazio Cancila, Introduzione, in 1d. (a cura di), Storia della cooperazione siciliana,
I.R.C.A.C., Palermo 1993, 9.

# Marucco, Mutualismo e sistema politico, cit., 165.



La cittadinanza politica: dalle societa di mutuo soccorso alla formazione dei partiti 131

In Sicilia il nuovo provvedimento favori, certo, lo sviluppo progres-
sivo delle Societa di Mutuo Soccorso. Tuttavia, ebbe inizio un processo
molto complesso, caratterizzato dal contemporaneo decremento ri-
conducibile alla crisi di molte Societa in conseguenza della congiuntu-
ra economica sfavorevole che comincio a manifestarsi alla meta degli
anni Ottanta con il blocco delle esportazioni e il conseguente crollo dei
prezzi, provocato dall’adozione delle tariffe protezionistiche del 1878,
poi confermate nel 1887. A essere maggiormente colpita fu la produ-
zione di agrumi e vino, cresciuta notevolmente nei decenni preceden-
ti, alla quale si sommava I’esportazione dello zolfo per la concorrenza
americana. Con il crollo dei prezzi, emergevano anche le tradizionali
arretratezze nelle campagne dove ancora si praticavano i contratti an-
garici che gravavano sulle gia misere condizioni di vita dei contadini.
La Sicilia, per lo stretto intreccio fra arretratezza e sviluppo capitalisti-
co, divenne il punto piu debole del sistema e il luogo piu propizio per
I’esplosione del conflitto sociale.

Nell’opposizione alla politica governativa cominciavano a con-
fluire ceti diversi. Entravano in agitazione, contemporaneamente, i
commercianti e gli industriali, gli esportatori agricoli, gli operai dei
cantieri di Palermo, i1 braccianti e i contadini, gli zolfatari delle mi-
niere, mentre nelle grandi citta si acuivano le tensioni per la crescita
della disoccupazione. Le Societa di Mutuo Soccorso, particolarmente
numerose a Palermo, a Messina e a Catania, cominciarono a politiciz-
zarsi. A Palermo, sin dal 1879 si era costituita la Confederazione di 72
maestranze, una sorta di “supremo consiglio operaio”, che aveva lo
scopo principale di svolgere un’azione di moderazione e di concilia-
zione degli interessi. Si guardava, quindi, di buon occhio a quel “Fa-
scio operaio” in tutte le occasioni fosse necessario il suo intervento®.

Proprio in quel periodo, si registro il passaggio della Confederazio-
ne dal suo orientamento moderato a quello pit avanzato. Vi contribui
la visita di una sua delegazione all’esposizione di Milano del 1881, du-
rante la quale gli operai palermitani ebbero degli incontri con i demo-
cratici radicali del Consolato Operaio di Milano. Nel 1882 ebbe inizio
a Palermo la costituzione di un Consolato Operaio, alla cui direzione
fu chiamato Domenico Corteggiani, un democratico assai noto per il

% Romano, Storia della Sicilia post-unificazione, 2 voll., 11, cit., 230-1.



132 Elena Gaetana Faraci

suo impegno nella sezione dell’Internazionale palermitana®. Un’atti-
vita piu solerte svolse il suo successore, il maestro elementare Salvatore
Rao. Si deve alla sua iniziativa lo storico incontro del febbraio 1892 tra
i dirigenti del Consolato con gli operai milanesi, in occasione dell’E-
sposizione nazionale, che avrebbe dato I’avvio per la creazione del Fa-
scio dei Lavoratori di Palermo. L’esito collettivista del XVIII Congresso
delle Societa operaie affratellate, tenuto sempre a Palermo nel maggio
1892, spinse verso il socialismo una parte cospicua delle Societa opera-
ie siciliane di origine mazziniana.

Il termine ‘Fasci’, che riprendeva la terminologia romano-repub-
blicana rinverdita dalla Rivoluzione francese, si era diffuso all’interno
del movimento democratico italiano postunitario aperto ai lavoratori.
Con il nome di “Fasci operai” erano nate le numerose associazioni, che
avevano aderito all’Associazione internazionale dei lavoratori. “Fascio
della democrazia” si era chiamata la concentrazione radicale-repubbli-
cana che faceva capo a Felice Cavallotti, Giovanni Bovio e Andrea Costa
nell’agosto del 1883, e “Il Fascio operaio” era il titolo del settimanale
bolognese, con il quale aveva esordito il giovanissimo Costa (1872), e
poi ripreso dal famoso organo del partito operaio italiano (1883-1890).

Anche in Sicilia organizzazioni chiamate “Fasci dei lavoratori” nac-
quero verso la fine degli anni Ottanta come espressione della parte-
cipazione dei lavoratori alla lotta sociale e politica e all'impegno dei
radicali e dei repubblicani per la creazione di una base tra le masse ai
fini delle lotte elettorali politiche e amministrative. A Messina, nell’ot-
tobre 1888, dall’unione delle Societa riunite dei conciapelli, meccani-
ci, falegnami e cocchieri era nato il Fascio operaio, che avrebbe dovuto
fare parte di una Federazione Operaia Siciliana. A Catania, nel maggio
1891, su iniziativa di Giuseppe De Felice Giuffrida si costitui il “Fascio
dei Lavoratori”?. In Sicilia, insomma, I’organizzazione del Fascio di tut-
ti i lavoratori era sentita. Per tale via, si voleva soddisfare I’esigenza di
un’associazione unitaria di lotta economica dei lavoratori con la crea-
zione di un partito nuovo.

% Salvatore Francesco Brancato, Storia della Sicilia post-unificazione, 2 voll., I: La
Sicilia nel primo ventennio del Regno d’Italia, prefazione di Enrico La Loggia, Industria
grafica nazionale, Palermo 1956, 231.

77 Giuseppe Astuto, Il viceré socialista. Giuseppe De Felice Giuffrida, sindaco di Catania,
Acireale-Roma, Bonanno 2014, 67-74.



La cittadinanza politica: dalle societa di mutuo soccorso alla formazione dei partiti 139

I Fasci, quindi, nacquero agli inizi degli anni Novanta, ma le loro
organizzazioni avevano dei precedenti nel complesso mondo delle
corporazioni di mestiere e delle societa di mutuo soccorso. Secondo
gli studi di Salvatore Francesco Romano e di Salvatore Massimo Gan-
ci, i personaggi e la data di nascita dei Fasci hanno dimostrato che il
movimento era un fenomeno prevalentemente urbano, ma capace di
coinvolgere grandi masse contadine e di dare delle risposte alla crisi
agraria attraverso la riforma dei contratti agrari, gli aumenti salariali
e la creazione di cooperative®. Sotto questo aspetto, i Fasci non erano
un fenomeno periferico, ma le loro iniziative si collegavano ai processi
di modernizzazione che avevano investito nei decenni postunitari la
Sicilia e il Mezzogiorno.

Quello che emergeva in modo netto era la base sociale del movi-
mento dei Fasci. All’inizio questo si distingueva per la partecipazione di
artigiani e strati intermedi. Un impulso pit combattivo provenne dalle
agitazioni degli zolfatari, che lottavano per I’aumento dei salari e per il
miglioramento delle condizioni di lavoro. Il carattere di movimento di
massa fu raggiunto, pero, con la sua estensione nelle campagne. Forse
si esagerava attribuendo la cifra di 300.000 associati, che circolava nel
1893 per valutare la loro consistenza. E certo che il numero dei Fasci
aumento vertiginosamente nel corso del biennio 1892-1893, passando
da 35 associazioni a 162%.

4. 1 Fasci siciliani: tra mutualismo e partito politico

Quel che colpiva era la nuova organizzazione del movimento dei
Fasci e il loro programma. Le riforme elettorali degli anni Ottanta e le
riforme crispine avevano sollecitato nuove forme di associazionismo™.

28 Salvatore Francesco Romano, Storia dei Fasci siciliani, Laterza, Bari 1959; Salva-
tore Massimo Ganci, Genesi e sviluppo dei Fasci dei lavoratori (Dalla fondazione alla reazione
crispina), «Nuove prospettive meridionali», 3, 1993, nn. 5-6-7, 11-33.

# Romano, Storia dei Fasci siciliani, cit., 228-31; Ganci, Genesi e sviluppo dei Fasci dei
lavoratori, cit., 11-33.

% Fausto Fonzi, La trasformazione dell’organizzazione politica nell’eta crispina, in Pro-
blemi istituzionali e riforme nell’eta crispina, Atti del LV Congresso di Storia del Risorgi-
mento italiano (Sorrento, 6-9 dicembre 1990), Istituto per la Storia del Risorgimento
italiano, Roma 1992, 23-77. Cfr. anche Elites e associazioni nell’Italia dell’Ottocento, «Qua-
derni storici», 26, 1991, n. 77, numero monografico, e Sociabilita e associazionismo in
Italia: analisi di una categoria debole, cit.



134 Llena Gaetana Faraci

Non esistevano ancora partiti di massa ma partiti di notabili, che sino
ad allora si poggiavano sulle Societa di Mutuo Soccorso. A partire dagli
anni Novanta si assistette ad una sovrapposizione fra il modello orga-
nizzativo dei Fasci e quello delle Societa di Mutuo Soccorso. Non era
un caso che quasi tutti gli statuti dei Fasci recepissero il modello indi-
geno del mutualismo, che si coniugava alle forme di sociabilita politica
riprese da esperienze organizzative di altri paesi europei.

Il principale protagonista fu Rosario Garibaldi Bosco, responsabile
del Fascio di Palermo, favorevole all’organizzazione di massa del movi-
mento. Al giornalista Adolfo Rossi, inviato in Sicilia per lo svolgimento
di un’inchiesta, spiego che, dopo aver studiato la Federazione delle
associazioni milanesi, si era convinto dell’impossibilita di adottare il
loro sistema in Sicilia, «dove tante Societa erano divise e non erano
che strumenti elettorali». Il dirigente, allora, ritenne di avere trovato
nella Bourse du travail di Parigi la forma di organizzazione piu adatta
e moderna: «E sul modello della Camera del lavoro di Parigi — disse —
che a Palermo procurai di foggiare il Fascio, diviso per sezioni d’arti e
mestieri»’'.

Il modello ‘catanese’, adottato dal Fascio di De Felice Giuffrida, non
differiva da quello ‘palermitano’. La costituzione del Fascio, avvenuta
nella grande manifestazione del 1° maggio 1891, rispondeva all’esigen-
za di unire tutte le associazioni operaie e democratiche della Sicilia,
«perché si preparino a lotte piu solenni ed efficaci, d’accordo con tutte
le consorelle del continente». Nonostante la vaghezza degli enunciati
politici, si delineava una struttura organizzativa che riprendeva le fun-
zioni mutualistiche, solidaristiche e cooperativistiche. Il Fascio, suddi-
viso in tante sezioni quante erano le arti e i mestieri dei soci, era retto
da un consiglio di amministrazione eletto dall’assemblea generale, la
quale aveva anche il compito di riconoscere I'utilita dello sciopero e di
deliberare i mezzi necessari alla resistenza. Si organizzarono frequenti
conferenze: «Le adunanze ordinarie, quindicinali, — scriveva De Felice
— nelle quali si discutevano, oltre agli affari di ordine amministrativo,
tutte le questioni politiche e sociali agitanti il paese, sempre affollate,
diventarono un’ottima scuola pratica di educazione politica»*’. Bosco

* Adolfo Rossi, L'agitazione in Sicilia. Inchiesta sui Fasci dei lavoratori, a cura di M.
Cimino, Edizioni La Zisa, Monreale 1988, 24.

2 Giuseppe De Felice Giuffrida, La questione sociale in Sicilia, Cardi, Roma 1901,
144-5. Cfr. G. Astuto, Il viceré socialista, cit., 62-4; Roberto Bruno, Identita urbana e lotta



La cittadinanza politica: dalle societa di mutuo soccorso alla formazione dei partiti 135

e De Felice Giuffrida tracciarono il modello di un’organizzazione mo-
derna, con una base di massa e con un orientamento autonomo rispet-
to ai partiti e ai notabili tradizionali. Formazione politica, radicamento
nel territorio, nuove forme di assistenza costituivano i tratti salienti di
una sociabilita politica, che si collocava nell’ambito della societa orga-
nizzata di massa, ed era destinata a caratterizzare per un lungo periodo
la vita politica siciliana, fino alla Prima guerra mondiale e oltre®.

L’ultima questione, ma non meno importante, posta dal movi-
mento dei Fasci, riguardava la riforma e la conquista del potere lo-
cale. La questione fiscale, con la denuncia dei metodi impositivi e
delle modalita di riscossione delle imposte, era il punto piu dolente
e, per tali ragioni, divenne I’obiettivo di molte agitazioni. Ma il pro-
gramma dei Fasci, dopo I’approvazione delle riforme crispine, affron-
tava anche la gestione dei lavori pubblici, il riordino delle opere pie
e 'introduzione di un sistema assistenziale. Si trattava di una base
programmatica attorno alla quale si coagulava un vasto arco di forze
sociali. Questione municipale, nuove forme di sociabilita e sviluppo
economico erano i principali elementi di modernita elaborati dal
movimento siciliano. «I Fasci, — ha scritto Giuseppe Giarrizzo — con
la scelta (obbligata) della lotta municipale come terreno dell’azione
politica, saldano questione agraria e questione urbana»**. I problemi
sollevati dai Fasci, quindi, non erano quelli di una societa immobile
e arretrata, ma esprimevano le esigenze di una realta avviata alla mo-
dernizzazione, con tutte le contraddizioni che la modernita compor-
tava nelle regioni meridionali.

Per la presenza di questo forte movimento, per il programma e per
le lotte rivendicative, la Sicilia nell’autunno del 1893 occupo la scena
nazionale. Le rivendicazioni dei lavoratori delle citta e delle miniere,
le agitazioni contadine si sommarono alle manifestazioni contro le am-
ministrazioni locali, attorno alle quali si realizzava il blocco di potere
delle classi dominanti. Proprio le amministrazioni, responsabili della
distribuzione delle terre comunali e della determinazione di un siste-

politica nella Sicilia di fine Ottocento: il caso di Catania, in Manuela D’Amore, Pina Tra-
vagliante (a cura di), Con 'Europa accanto. Per un nuovo capitolo della storia dell’identita
siciliana, FrancoAngeli, Milano 2017, 100-26.

» Santi Fedele, Dal mutuo soccorso al partito politico: Uesperienza dei Fasci siciliani dei
lavoratori, in Baglio e Noto (a cura di), Tra solidarismo, assistenza e istruzione popolare,
cit., 61-76.

% Giarrizzo, I Fasci siciliani, cit., 30.



136 Elena Gaetana Faraci

ma fiscale vessatorio, divennero il centro di vere e proprie insurrezioni,
che coinvolsero gli strati piu vasti delle citta e delle campagne, assu-
mendo un carattere molto acuto, ormai difficilmente controllabile dai
dirigente dei Fasci®.

In quel periodo era al governo Giovanni Giolitti, che, secondo il
suo programma liberale, aveva assunto in un primo momento un atteg-
giamento benevolo nei confronti del movimento dei Fasci, anche per
creare in Sicilia una base di appoggio contro Francesco Crispi, il quale
vantava un rapporto privilegiato con I’associazionismo mutualistico. Di
fronte alle pressioni delle classi dominanti, degli apparati statali e della
stessa Corona, verso la fine del 1893 Giolitti aveva assunto un atteggia-
mento piu repressivo, senza arrivare pero al provwedimento estremo
dello scioglimento dei Fasci. D’altra parte, il suo ministero aveva i gior-
ni contati, poiché si aspettava la conclusione dell’inchiesta sugli scan-
dali bancari, dalla quale sarebbe emerso il suo coinvolgimento. Dopo
le dimissioni, Umberto I chiamo, per la seconda volta, Crispi alla guida
del Paese.

Sulla sua politica repressiva, che si concretizzo nella dichiarazione
dello stato d’assedio, nello scioglimento dei Fasci e nell’istituzione dei
Tribunali militari, i contributi di Giuseppe Astuto ci hanno consegna-
to un quadro innovativo. Ampi riferimenti sulla repressione dell’as-
sociazionismo siciliano si trovano nel mio volume su Napoleone Co-
lajanni, che si era distinto nella provincia di Enna per la creazione di
una rete di cooperative sull’estrazione e la commercializzazione dello
zolfo™. L’arresto dei dirigenti e poi le severe sentenze, che prevedeva-
no una lunga carcerazione, pur portando alla sconfitta dei Fasci, non
annientarono l’associazionismo. Con la caduta di Crispi e con I'av-
vento di Antonio di Rudini al potere, arrivo I’amnistia per i dirigenti
del movimento. Ripresero, con vigore, le iniziative di tipo mutualisti-
co che si associavano alle organizzazioni politiche e sindacali. Tra la
fine dell’Ottocento e gli inizi del Novecento, questo processo conobbe
un’impennata.

% Cfr. Romano, Storia dei Fasci siciliani, cit., 313 ss.; Renda, I Fasci siciliani, cit., 303
ss.

% Giuseppe Astuto, Crispi e lo stato d’assedio in Sicilia, Giuffre, Milano 1999, 81-125;
Elena Gaetana Faraci, Napoleone Colajanni. Un intellettuale ewropeo. La Politica e le Istitu-
zioni, Rubbettino, Soveria Mannelli 2018, 104-27.



La cittadinanza politica: dalle societa di mutuo soccorso alla formazione dei partiti 137

5. Socialismo municipale e municipalismo cattolico

Il Congresso di Genova del 1892 era stato il punto di partenza del
processo di nascita del partito socialista. In realta, solo con I'inizio
del secolo si realizzo la trasformazione del ‘movimento’ in partito,
sia pure con tratti regionali riconducibili a un sistema elettorale a
collegio uninominale. Gia alla fine dell’Ottocento, i socialisti, alleati
con altre organizzazioni, riuscirono a controllare numerose ammi-
nistrazioni locali, attuando la parola d’ordine di Andrea Costa, “im-
padroniamoci dei Comuni”. Nel corso degli anni successivi si venne
affermando il cosiddetto “socialismo municipale”, che sanciva il terre-
no politico delle esperienze e delle iniziative unitarie del movimento
operaio a livello locale?. Anche i gruppi cattolici democratici cristia-
ni cominciarono ad assumere una propria fisionomia, in contrasto
con l'orientamento conservatore dei dirigenti clericali, soprattutto
nell’ambito politico e amministrativo. Il principale protagonista fu
Luigi Sturzo con il “programma di Caltanissetta” del 1902, che si apri-
va al “municipalismo sociale”, incentrato sulla democrazia comunale
in contrapposizione allo Stato centralizzato e a vantaggio dei ceti po-
polari®.

In questo processo che investiva la Penisola italiana, la Sicilia si col-
locava fra i primi posti. Il riformismo socialista si cimento con il gover-
no municipale, attuando la tattica dei “blocchi popolari” con i radicali
e con i repubblicani. I’esperienza pit innovativa fu quella di Catania.
De Felice, leader carismatico della democrazia repubblicano-socialista,
sin dagli anni Ottanta, si era distinto per il riformismo municipale che
aveva assimilato dall’esperienza del socialismo romagnolo di Costa.
Con la concezione del partito inteso come una federazione di arti e
mestieri e di associazioni democratiche, era riuscito a sconfiggere le
élite liberali e a guidare il Comune alla fine degli anni Ottanta. Quella
esperienza, interrotta bruscamente dall’intervento prefettizio, lo aveva

37 Astuto, Le istituzioni politiche italiane, cit., 120-2.

¥ Cfr. Lorenzo Bedeschi, Socialisti e cattolici nei Comuni dall’'Unita al fascismo,
Lega per le Autonomie e i Poteri locali, Roma 1973, 112-7; Luigi Sturzo, La «Croce
di Costantino». Primi scritti politici e pagine inedite sull’azione cattolica e sulle autonomie
comunali, a cura di G. De Rosa, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 1958, 263-300;
Giuseppe Giarrizzo, Luigi Sturzo amministratore locale, in Francesco Malgeri (a cura
di), Luigi Sturzo nella storia d’Italia, 2 voll., 1, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma
1973, 349-401.



138 Elena Gaetana Faraci

spinto a creare il “Fascio dei Lavoratori” e a impegnarsi nel successivo
movimento, diventando uno dei piu autorevoli dirigenti*.

Dopo I'uscita dal carcere, De Felice riprese la sua attivita politica. A
Catania e in provincia, diede vita a un circuito di leghe contadine, can-
tine sociali e cooperative di produzione. I defeliciani si spinsero finan-
co nelle zone della Piana, rivendicando, con le associazioni cattoliche,
la quotizzazione dei terreni demaniali di Palagonia e di Caltagirone.
Naturalmente, I’obiettivo principale era la conquista del potere locale.
Tra la fine dell’Ottocento e gli inizi del Novecento, De Felice torno di
nuovo alla guida del Comune con I’obiettivo di ripristinare il ‘buongo-
verno’ e di avviare un programma capace di contrastare la disgregazio-
ne sociale e di creare una rete di servizi nell’ambito del cosiddetto “Co-
mune moderno”. Insomma, con la formazione delle amministrazioni
popolari, si realizzava a Catania lo stesso processo di rinnovamento av-
venuto nel 1899 a Messina con la formazione della Giunta liberal-pro-
gressista di Ludovico Fulci e a Palermo con Alessandro Tasca®.

Nel campo dell’associazionismo, si registro la presenza dei cattolici.
Il contributo di Sturzo nella definizione di uno schieramento politico
dei cattolici € abbastanza noto. Conosciamo il suo apporto contro I'ac-
centramento amministrativo e a favore delle autonomie (la famiglia e
il Comune) e il suo interesse per I’associazionismo. Nel 1900 Sturzo
fondo la “Piccola Industria Sant’Isidoro”, la prima affittanza cattolica,
che rappresentava un ottimo veicolo per mettere in contatto i ceti medi
contadini con i proprietari pit avanzati. Gia dal 1896, gli sturziani di-
sponevano della cassa rurale “San Giacomo”. Con il credito ‘politico’,
tale gruppo combatteva ’'usura, disgregatrice della comunita, ma face-
va appello alla vocazione solidaristica dei ceti superiori, chiamati a svol-
gere un ruolo dirigente nella gestione della banca*. Poi, Sturzo guido
il movimento dei cristiano-sociali per la divisione delle terre comuna-

% Astuto, Il viceré socialista, cit., 48-64.

0 Giuseppe Barone, Egemonie urbane e potere locale (1882-1913), in Maurice Aymard
e Giuseppe Giarrizzo (a cura di), Storia d’Italia. Le regioni dall’Unita a oggi. La Sicilia,
Einaudi, Torino, 189-370.

4 Luigi Sturzo, Discorso per Uinaugurazione della Cassa il 3 gennaio 1897, in Id., Scritti
inediti, a cura di F. Piva, 3 voll., I, Edizione Cinque Lune, Roma 1974. Cfr. Salvatore
Lupo, Tra centro e periferia. Sui modi dell’aggregazione politica nel Mezzogiorno contempora-
neo, «Meridiana», 1988, n. 2, 13-50; Gianni Petino, Momenti ¢ contrasti sulla dinamica
Jfondiaria siciliana (Palagonia, Malinvernis, Santo Pietro), Universita di Catania, Catania
1964.



La cittadinanza politica: dalle societa di mutuo soccorso alla formazione dei partiti 139

li e, soprattutto, quelle di contrada “Santo Pietro”, uno dei maggiori
blocchi demaniali ancora esistenti, dopo la legislazione borbonica e
postunitaria. Tuttavia, I’obiettivo principale era la conquista del potere
locale. Sul piano teorico e pratico (prosindaco di Caltagirone per un
lungo periodo), Sturzo insisteva sull’autonomismo, come strumento di
educazione delle masse rurali e per la realizzazione di servizi essenziali.

Su questo terreno, nacquero le amministrazioni popolari che videro
uniti socialisti e cattolici nel raggiungimento di obiettivi comuni. Vi ri-
entravano l'istruzione elementare per tutti, le opere pubbliche affidate
alle cooperative, ma anche la dilatazione dei servizi municipali: igiene,
beneficenza, assistenza. Infine, non mancavano gli aspetti democratici
e politico-istituzionali: il referendum e I'intervento dei Comuni per la
composizione dei conflitti del lavoro. Insomma, alla concezione ‘ato-
mistica’ e individualistica dello Stato risorgimentale si contrapponeva
la partecipazione corporativa, con il riconoscimento dell’associazioni-
smo, dei corpi professionali e dei sindacati. Il socialismo municipale di
De Felice e il municipalismo cattolico di Sturzo riprendevano il tradi-
zionale associazionismo e lo inserivano nelle nuove forme di partecipa-
zione politica®™.

Accanto al protagonismo dei Comuni, agli inizi del Novecento, pre-
sero avvio nuove forme di mutualismo (le casse rurali e I’affittanza col-
lettiva) sul versante economico. Gia nel 1895, si costituiva 1’Ufficio cen-
trale delle casse cattoliche in Sicilia. Pochi anni dopo, nel 1903, queste
raggiunsero il numero di ben 111 istituti, che divennero 152 nell’estate
del 1904. Tutti questi istituti erano controllati dai cattolici, poiché i
socialisti erano contrari alla loro diffusione, preferendo la costituzione
di leghe unitarie per la modifica dei contratti agrari e di cooperative di
lavoro. Oltre al compito della raccolta dei risparmi locali e delle rimes-
se degli emigranti, le casse rurali divennero il perno attorno al quale si
organizzavano le affittanze collettive e le cooperative per I'acquisto dei
concimi chimici e per I'organizzazione della resistenza®.

I primi anni del Novecento conobbero una forte espansione di nuo-
ve forme associative. La piu importante era I’affittanza collettiva, una
forma organizzativa che si proponeva I’eliminazione del gabelloto-in-

2 G. Astuto, Le istituzioni politiche italiane, cit., 120-1.

# Cfr. Cancila, Introduzione, in 1d. (a cura di), Storia della cooperazione siciliana, cit.,
16-7; Angelo Sindoni, La cooperazione del credito nelle campagne: le casse rurali, ivi, 190-1 e
Giuseppe Barone, La cooperazione agricola dall’eta giolittiana al fascismo, ivi, 251.



140 Llena Gaetana Faraci

termediario e la gestione diretta della terra da parte dei contadini-soci.
A dirigerle erano le stesse casse rurali, ma anche molte cooperative so-
cialiste, fondate nel trapanese da Sebastiano Cammareri Scurti, a Cor-
leone da Bernardino Verro, a Santo Stefano di Camastra da Lorenzo
Panepinto. Nel 1906 su 118 affittanze collettive con 44.884 ettari in
concessione e con 27.329 soci sul territorio nazionale, la Sicilia si col-
locava di gran lunga al primo posto in Italia con 53 affittanze (45% del
totale nazionale) che controllavano 38.900 ettari di terreno.

Anche il sistema del credito conobbe nuove forme associative. A
partire dal 1906 comincio a operare una legge che istituiva presso il
Banco di Sicilia una sezione speciale per I'esercizio del credito agra-
rio attraverso la gestione di enti intermedi gia esistenti o da istituire.
Accanto alle casse rurali cattoliche, nacquero, a iniziativa di laici e so-
cialisti, casse non confessionali. In particolare, si distinse I’agrigentino
Enrico La Loggia, un radical socialista, che in pochi anni dissemino la
sua provincia di casse agrarie a tal punto da costituire una “Federazio-
ne siciliana delle cooperative”. Queste ultime, come le casse rurali e le
cooperative, allargarono la loro attivita alle affittanze collettive e all’ac-
quisto di merci (concimi chimici, sementi, mezzi meccanici)*.

Durante la Prima guerra mondiale, con il richiamo alle armi dei
piu giovani, molte affittanze chiusero la loro attivita. I.’associazionismo,
pero, amplio I'attivita in altri settori come I’assistenza e il sostegno alle
famiglie, mentre cresceva l'interventismo dei Comuni. Sull’onda di
queste esperienze, il sistema politico nel dopoguerra subi dei profondi
cambiamenti con la nascita e il rafforzamento dei partiti di massa, ma
sarebbe stato un breve esperimento. Con I’avvento del fascismo al po-
tere, bloccata I’evoluzione democratica, I'Italia si sarebbe incamminata
verso un regime autoritario, che incanalava I’associazionismo in modo
corporativo e sotto il rigido controllo dello Stato e del partito fascista.

* Cancila, Introduzione, in Id. (a cura di), Storia della cooperazione siciliana, cit., 16-7.



Laura Fournier Finocchiaro®

Confronti e dibattiti nella stampa femminile dell’Ottocento
sut duritti cvvili delle donne tra Francia e Italia

Le ricerche storiche hanno spesso evidenziato una presunta ‘debo-
lezza’ del pensiero politico femminile in Italia nella prima meta dell’Ot-
tocento, rispetto alle rivendicazioni civili delle donne francesi, che, a
partire dalla Rivoluzione Francese, si sono organizzate e battute per
ottenere diritti civili e il suffragio. Tuttavia, nonostante i loro sforzi, le
francesi riuscirono a conquistare il diritto di voto solo nel 1944, appena
due anni prima delle italiane. Per spiegare il ‘ritardo’ delle italiane,
conviene sottolineare le importanti differenze tra il contesto francese
e quello della penisola preunitaria: mentre la Francia nel 1789 era un
paese unito da anni, in cui si era sviluppata una coscienza critica che
permetteva alle donne di organizzarsi in modi piu costruiti, le donne
colte e impegnate che vivevano nella penisola italiana prima dell’Unita
furono innanzitutto mobilitate nell’obiettivo dell’unificazione naziona-
le! e agivano senza una strategia collettiva di comportamento, il che
spiegherebbe la relativa marginalita della questione dei diritti civili (in
particolare del diritto di voto) per le donne risorgimentali. Tuttavia,
il “momento risorgimentale” fu un crogiolo di elaborazione del senti-
mento di cittadinanza anche nella sfera femminile italiana, come spie-
gava I’educatrice Caterina Franceschi Ferrucci nel 1848, in un Album
dedicato a Gioberti: «Di madri imbelli e di mogli timide e paurose noi
siamo, vostra mercé, divenute cittadine magnanime, deliberate a mo-
strarci in tutto degne di questa Italia»®.

Ricorderemo, in un primo tempo, le diverse mobilitazioni per i di-
ritti civili e politici delle donne in Francia fino al 1848; poi vedremo
come si costruisce il discorso politico delle donne nell’Italia risorgi-

* Université Grenoble Alpes, LUHCIE.

! Simonetta Soldani, 1l Risorgimento delle donne, in Alberto M. Banti e Paul Ginsborg
(a cura di), Storia d’Italia, Annali 22, Il Risorgimento, Einaudi, Torino 2007, 183-224.

? Cit. da Soldani, ltaliane! Appartenza nazionale e cittadinanza negli scritti di donne
dell’Ottocento, «Genesis», 1/1, 2002, 100.



142 Laura Fournier Finocchiaro

mentale, focalizzandoci in particolare sulle questioni del diritto alle
armi e dell’educazione civica femminile; termineremo sul confronto,
negli anni 1850, tra la femminista francese Jenny d’Héricourt, partigia-
na dell’ “emancipazione civile” delle donne, e le giornaliste del Regno
di Sardegna che rifiutavano le sue proposte, per tentare di carpirne le
ragioni’.

1. Mobilitazioni per i diritti civili e politici delle donne in Francia fino al 1848

La consapevolezza dell’identita e dei diritti femminili precede di
gran lunga il periodo della Rivoluzione francese e del Risorgimento;
una nuova stagione di rivendicazioni viene pero aperta da Condorcet
quando, nel suo discorso Sur ladmission des femmes au droit de cité del
3 luglio 1790, defini ingiusto escludere le donne dalla cittadinanza,
specie se pagavano le tasse’. Nel 1791, Olympe de Gouges pubblico
la Dichiarazione der diritti della donna e della cittadina, in cul incitava le
donne a una missione di liberazione, proponendo I'unione di tutte
le donne francesi in un’assemblea nazionale, per affermare meglio
i diritti naturali loro spettanti: prima di tutto I’educazione — poiché
I'ignoranza ‘soggiogava’ le donne — ma anche la liberta, la proprieta
e la resistenza all’oppressione. Parallelamente, diverse rivoluzionarie,
tra cui Théroigne de Méricourt, Pauline Léon e Claire Lacombe, ar-
gomentavano esplicitamente il legame tra porto d’armi e aspirazione
all’eguaglianza politica, reclamando il “diritto naturale” di organiz-
zarsi in guardia nazionale in nome dell’eguaglianza dei sessi e quel-
lo di portare le armi per esercitare la loro cittadinanza in nome del
patriottismo®. Videro cosi la luce organizzazioni strutturate, come il
Club populaire de Femmes armées e 11 Club des Citoyennes révolutionnaires, e
si contavano decine di legioni di ‘amazzoni’ su tutto il territorio fran-

* L’ultima parte di questo saggio riprende in parte delle ricerche gia esposte in:
Laura Fournier-Finocchiaro, Lémancipation des femmes dans la presse feminine du Royau-
me de Savoie avant I'Unité, «Cahiers de la méditerranée», 108, 2024, 163-78.

* Fabio Bertini, Donne e Civile Europa, in Caterina Del Vivo (a cura di), La Donna
tra Ewropa e Toscana nell’Ottocento, Alvivo edizioni, Serravalle Pistoiese 2019, 11-29; Vin-
zia Fiorino, 1l genere della cittadinanza. Diritti civili e politici delle donne in Francia (1789-
1915), Viella, Roma 2020.

> Dominique Godineau, De la guerriere a la citoyenne. Porter les armes sous I’Ancien
Régime et la Révolution frangaise, «Clio. Histoire, femmes et sociétés», 20, 2004, 43-69.



Confronti e dibattiti nella stampa femminile dell Ottocento sui diritti civili delle donne 148

cese’. Ma la Convenzione decise, con il decreto del 30 aprile 1793, di
escludere le donne dall’esercito; nell’ottobre 1793, il Comité de stireté
générale si pronuncio contro i diritti politici e militari delle donne e le
ingiunse a consacrarsi alle «naturali attivita di cure»; finché il Codice
Napoleone del 1804 sanziono definitivamente la situazione di inferio-
rita dell’'universo femminile.

Benché escluse dai progetti democratici dei rivoluzionari’ e rese
dipendenti dall’autorita maschile e dal matrimonio nella Francia ot-
tocentesca (il divorzio fu abolito in Francia nel 1816), le donne fran-
cesi continuarono a elaborare progetti e programmi per promuovere
I’'uguaglianza dei sessi, in particolare negli ambienti sansimoniani, in
cui assunse importanza Pauline Roland® e anche la franco-belga Zoé
de Gamond - sansimoniana e poi fourierista sposata con il pittore ita-
liano Giovan Battista Gatti’ — che comincio ad impiegare il termine
‘emancipazione’ nel suo progetto educativo esposto nel saggio De la
condition sociale des femmes au XIX* siecle, del 1833'°. Ricordiamo anche
I'operato di Flora Tristan, fra le piu attente a inserire le rivendicazioni
femminili nel quadro piu vasto della lotta contro lo sfruttamento dei
lavoratori, che ha lasciato una serie di riflessioni dedicate alla questio-
ne femminile, pubblicate postume da Alphonse Constant con il titolo
L'émancipation de la femme (1845)"'. La piattaforma politica femminile
fu veicolata da periodici che si potrebbero definire femministi, poiché
specificamente concepiti da e per donne e attenti alle condizioni di vita
delle donne, tra cui La Femme Libre (1832-1834)'%, Le Journal des femmes

% Marc de Villiers, Histoire des Clubs de femmes et des légions d’amazones 1793-1848-
1871, Baron, Paris 1910.

7 Genevieve Fraisse, Muse de la Raison. Démocratie et exclusion des femmes en France,
Folio histoire, Paris 2017 (1% ediz. 1989).

8 Cfr. Edith Thomas, Pauline Roland: socialisme et féminisme au XIX siécle, Riviere,
Paris 1956; Benoite Groult, Pauline Roland. Comment la liberté vint aux femmes, Editions
Robert Laffont, Paris 1991.

? Fiorenza Taricone, Zoé Gatti De Gamond e lutopia fourierista, Pacini, Pisa 2023.

10" Zoé de Gamond, De la condition sociale des femmes aw XIX siécle, de leur éducation
publique et privée, Ed. Berthot, Bruxelles 1833.

"' Cfr. Flora Tristan, L'emancipazione della donna o 1l testamento della paria, traduzio-
ne e cura di Laura Fournier-Finocchiaro, Tab, Roma 2023.

2 Contava tra le animatrici la giovane sansimoniana Claire Démar, autrice nel
marzo 1833 del Appel d’une femme au peuple sur Uaffranchissement de la femme, nel quale
definiva il matrimonio come «prostituzione legale» e sfidava gli oppositori repubblica-
ni a estendere alle donne la Dichiarazione dei Diritti dell’'Uomo.



144 Laura Fournier Finocchiaro

(1832-1837) e La Gazette des femmes (1836-1838), diretta da Madeleine
Poutret de Mauchamps, un giornale di legislazione e giurisprudenza
che si apriva sistematicamente con una petizione e militava per il dirit-
to di voto, il diritto al divorzio e per I’abolizione della pena di morte.

La rivoluzione parigina del 1848 rinvigori le rivendicazioni politi-
che e sociali delle donne in Francia, anche se restarono deluse, come
d’altronde tutti gli altri movimenti di ispirazione democratica e socia-
le. Di nuovo sorsero club e attivita politiche, cosi come nuovi giornali
impegnati, in particolare La Voix des Femmes, pubblicato a partire dal
1848", che si definiva «socialista e politico, organo degli interessi di tut-
te» e che si trasformo in un luogo di riunioni e mutuo soccorso, diven-
tando poi un’associazione che partecipo al movimento dei club fem-
minili non misti. Nel gennaio 1849, quando gli altri giornali femminili
avevano cessato di essere pubblicati, Jeanne Deroin fondo L’Opinion
des Femmes per lottare per il diritto di voto delle donne e fece il gesto
provocatorio di candidarsi alle elezioni politiche del maggio 1849. Nel
manifesto Campagne électorale de la citoyenne Jeanne Deroin et pétition des
Jfemmes au peuple', spiegava che I'esclusione delle donne dal voto costi-
tuiva una violazione dei principi costituzionali di liberta, uguaglianza e
fraternita. Deroin non ebbe tuttavia il successo sperato, e dopo essere
stata colpita piu volte da provvedimenti di arresto, fu costretta a pren-
dere la via dell’esilio dopo il colpo di stato del 2 dicembre 1851.

2. Leitaliane e la difesa della patria

Nella penisola italiana, durante la prima meta dell’Ottocento, I’atti-
vismo politico delle letterate, giornaliste e poetesse fu pressoché esclu-
sivamente volto a contribuire alla diffusione di messaggi patriottici.

Si puo trovare qualche esempio di partecipazione femminile ai di-
battiti politici del triennio rivoluzionario (1796-1799) relativi alla de-
mocrazia, ad esempio il discorso di Carolina Lattanzi, La schiavitu delle
donne (1797) all’esordio della Repubblica cisalpina, in cui rivendicava
maggiori diritti per le donne, criticando i metodi educativi nei con-
fronti delle fanciulle. Fu tra le prime a evidenziare i limiti della legge in

% Animato da Eugénie Niboyet, Jeanne-Désirée Véret e Jeanne Deroin, creatrice
della Société pour l’Emancipation des femmes. Cft. Jacqueline Guinot e Marie-Eve Le
Forestier, Fugénie Niboyet, la voix des femmes. Femme de lettres, journaliste et féeministe, Mai-
sonneve & Larose/Hémispheres, Paris 2021.

* Pubblicato nel supplemento al n. 4 de L’Opinion des femmes, aprile 1849.



Confronti e dibattiti nella stampa femminile dell Ottocento sui diritti civili delle donne 145

materia di divorzio e diritti patrimoniali; ma la sua voce rimase isolata
e sconosciuta alle donne risorgimentali. La giornalista politica piu fa-
mosa, Eleonora Fonseca Pimentel, non prese mai posizione sulla con-
dizione femminile', impegnandosi esclusivamente per la difesa della
Repubblica partenopea. Dopo la caduta delle repubbliche giacobine e
la restaurazione dei regimi monarchici, le letterate italiane impegnate
nei movimenti risorgimentali non misero particolarmente in avanti la
questione dei diritti civili delle donne, anche se contribuirono con i
loro scritti a forgiare una “nuova morale” nazionale e a difendere I'o-
nore delle donne italiane'®.

Negli anni 1830 e 1840, I’attivita di giornalista e di direttrice di gior-
nali svolta da Cristina di Belgiojoso tra Italia e Francia era finalizzata a
far conoscere le condizioni di oppressione degli Stati italiani e a diffon-
dere le idee dei patrioti liberali moderati e filosabaudi; i suoi periodici
non erano concepiti per le donne né erano specificamente attenti alle
condizioni di vita delle donne. D’altronde, il discorso sulle donne vei-
colato dal movimento liberale italiano non teorizzava I’'uguaglianza tra
1 sessi né chiamava all’ottenimento di diritti civili individuali; insisteva
invece sull’abnegazione femminile e la “subordinazione giuridica” del-
le donne. Se le donne furono sempre piu sollecitate, in particolare nei
contesti bellici, si chiedeva loro, secondo una complementarieta asim-
metrica sempre piu esplicita, di facilitare i compiti maschili, ad esem-
pio esaltando I’eroismo e il sacrificio invece di ostacolare la partenza
dei volontari e dei soldati. Alle «madri generose» e alle «cittadini cari-
tatevoli»'” veniva chiesto inoltre un sostegno finanziario o anche solo
psicologico, senza ricompensa altra che essere celebrate come eroine
e martiri della causa. Contrariamente a cio che si osserva in Francia, le
donne italiane non si lamentavano apertamente della loro soggezione
né delle ineguaglianze giuridiche tra i sessi; non rivendicavano un cam-
biamento del loro statuto nello spazio pubblico'®.

Diversi periodici femminili che nacquero nella penisola nel 1848,
ad imitazioni delle riviste francesi, si mobilitarono pero a favore di una

% Laura Pisano, Le journalisme politique des femmes en Italie, in Christiane Veauvy e
Laura Pisano, Paroles oublices: les femmes et la construction de l Etat-nation en France et en
Ttalie (1789-1860), A. Colin, Paris 1997, 78.

16 Cfr. Banti, L'onore della nazione. Identita sessuali e violenza nel nazionalismo europeo
dal XVIII secolo alla Grande Guerra, Einaudi, Torino 2005.

17 Soldani, 1l Risorgimento delle donne, 203.

18 Ibidem.



146 Laura Fournier Finocchiaro

cittadinanza attiva delle donne. In Sicilia, dopo la sommossa del 12
gennaio 1848 contro i Borboni', fu pubblicata La Tribuna delle donne
(giugno-luglio 1848)* che chiedeva alle donne di sottrarsi alla ‘schiavi-
ta’ imposta dagli uomini e anche il diritto di voto:

Bisogna dal canto nostro farsi pur guerra per riacquistare i dritti nostri, le
nostre prerogative. [...] Mostreremo al mondo anche noi, che possiamo e
sappiam fare le legislatrici®'.

La Tribuna patrocino una Associazione di donne con tanto di Sta-
tuto, che invitava le iscritte ad appoggiare con tutti i loro mezzi una
petizione sui diritti delle donne sperando di vederla tramutata in legge
dal Parlamento isolano®.

In altre citta insorte della penisola, diverse patriote chiesero uno
dei diritti associati alla cittadinanza, ovvero quello di portare e usare
le armi per difendere la nazione. Ci furono cosi dei tentativi, tra il
1848 e il 1849, di formare Guardie civiche femminili in diverse citta,
riprendendo i progetti gia avanzati nella Francia rivoluzionaria. Nel-
la capitale del Regno delle Due Sicilie, a Napoli, un giornale effime-
ro, Un comitato di donne (marzo-aprile 1848), promuoveva la forma-
zione di un «drappello di guerriere napoletane» e pubblico i nomi
di alcune partecipanti*. Le donne dichiaravano di combattere «per
la rigenerazione politica di Napoli», ma non abbiamo trovato testi-
monianze che questo battaglione sia effettivamente stato istituito e
abbia partecipato a combattimenti. A Venezia, alcune patriote pre-
sentarono 1’8 aprile 1848 una richiesta al Comandante della Guardia
Civica, Angelo Mengaldo, per la creazione di «un battaglione di don-
ne»?*. Per rafforzare questa richiesta, un manifesto stampato circolo in

9" Giovanna Fiume, Due giornali femminili del *48 siciliano, <Nuovi quaderni del Me-
ridione», 64, 1978, 96-417.

2 Stefano Orazi, Giornalismo al femminile nel Quarantotto francese e italiano, «Cahiers
de la méditerranée», 108, 2024, 155.

2 La Tribuna centrale di Palermo alle tribune filiali di Sicilia, <La Tribuna delle don-
ne», 2, 2 luglio 1848, p. 7-8.

22 Progetto di Statuto organico dell’associazione delle donne, titolo 2, art. 7, «La Tribuna
delle donne», 2, 2 luglio 1848, p. 6.

2 FElisa Fontana, Lucrezia Serra, Valentina Moranti, Adelaide Curzio, Lisa Verri,
Francesca Gignante. Cfr. «<Un comitato di donne», 6, 21 marzo 1848.

2 Raccolta per ordine cronologico di tutti gli atti, decreti, nomine, ecc. del Governo provviso-
rio della repubblica veneta, nonché scritti, desideri, ecc. di cittadini privati, vol. 1, 2, Andreola,
Venezia 1848, 434.



Confronti e dibattiti nella stampa femminile dell Ottocento sui diritti civili delle donne 147

citta, che invitava le donne ad arruolarsi. Tuttavia il permesso fu rifiu-
tato, e fu consentita unicamente la costituzione di una Pia Societa delle
donne veneziane pel soccorso ai militar?®. A Milano, Cristina di Belgiojoso
racconta di essere stata contattata da «un numero piuttosto conside-
revole di giovani donne» che le chiesero «di essere ascritte nella nota
che, secondo esse, io compilava onde formare un corpo di donne ad
imitazione di quello di Venezia»*, ma la principessa smentiva di aver
pensato a una simile iniziativa. Anche a Roma, nel 1849, nacquero pub-
blicazioni precarie ed effimere, che dovevano servire d’appoggio alla
resistenza patriottica e alle manifestazioni popolari; gli articoli chiama-
vano anzitutto alla creazione di una solidarieta nazionale nello spazio
preunitario italiano®.

Queste proposte introducevano pero presso il pubblico degli ele-
menti che destabilizzavano i modelli normativi dell’ordine sociale e sol-
levavano la minacciosa questione del mondo alla rovescia. Nel giugno
1848, il periodico milanese Lo Spirito Folletto pubblico una serie di tavole
satiriche intitolate Guardia civica femminile, eseguite da Antonio Greppi,
che prendevano in giro le donne-soldato e le «pretese donnesche»*.
Altri giornali satirici paventavano la formazione di club riservati alle
donne in cui si sarebbero votate proposte legislative a danno degli uo-
mini e dell’ordine patriarcale®. La satira quarantottesca era mossa sia
dai timori evocati dai ricordi della Rivoluzione francese, sia da quelli
pit profondi di una corruzione della societa dovuta all’inversione dei
ruoli ‘naturali’. Questi timori erano evocati sarcasticamente nel gior-
nale satirico fiorentino Il Lampione nell’agosto 1848, che all’indomani
dello scoppio dei moti livornesi, ai quali avevano partecipato numerose

* Nadia Maria Filippini, Donne sulla scena pubblica: societa e politica in Veneto tra Sette
e Ottocento, FrancoAngeli, Milano 2006, 118-9.

% Cristina di Belgiojoso, L'organizzazione della guardia nazionale in Lombardia, «I1
Crociato», VI, 4 maggio 1848, 22-3.

27 Rosanna De Longis, Tra sfera pubblica e difesa dell’onore. Donne nella Roma del
1849, <Roma moderna e contemporanea», IX, 1-3, 2001, 263-83; Chiara Licameli, Voci
di donne per una Italia Unita: La donna italiana: giornale politico-letterario, «Altrelettere»,
16 marzo 2018, 18. Cfr. anche Orazi, Periodici femminili del 1848 nello Stato Pontificio, «I1
Risorgimento», LXVIII, 1, 2021, 67-95.

% Angelica Zazzeri, Donne in armi: immagini e rappresentazioni nell Ttalia del 1848-49,
«Genesis», V, 2, 2006, 174.

2 Ibidem. Vedi gli articoli Club femminile, «Lo Spirito folletto», 4, 7 maggio 1848;
Circoli femminili, <LLo Spirito folletto», 35, 9 luglio 1848; Una camera di donne, «L.a Lan-
terna magica», 15, 6 febbraio 1849.



148 Laura Fournier Finocchiaro

donne, annunciava l'istituzione di un «Governo provvisorio femmini-
le» a Firenze®. Lo stesso giornale interpretava presunti progetti di ar-
mamento femminile tramite I'istaurazione di una Guardia civica delle
donne come un «baluardo al servizio della causa dell’emancipazione,
cioe mezzo offensivo da dispiegare nella guerra tra i sessi»*'.

La satira serviva da condanna e da deterrente per non rischiare di
alterare gli equilibri del potere; ma le donne italiane erano davvero
pronte a lottare per la loro emancipazione e la loro cittadinanza? Nelle
cronache e negli epistolari femminili, si osserva un tono fortemente
moderato; le voci femminili spesso si opponevano ai progetti repub-
blicani (come Caterina Franceschi Ferrucci e la principessa Cristina di
Belgiojoso). Le donne italiane non sembrano rivendicare diritti civili e
si presentano anzitutto come sorelle, spose e madri che soffrono per i
loro uomini o al loro fianco.

3. L’educazione civica femminile per la patria

Questa ‘moderazione’ delle voci femminili italiane aumento ancora
di pit dopo la disfatta del 1849, quando la maggior parte delle patriote
impegnate riprese le abitudini domestiche tradizionali. Comincio allo-
ra «la fase del silenzio e spesso del distacco»*. Nei salotti risorgimentali
degli anni 1850, in cui si discutevano progetti politici e alleanze, non
si svolsero dibattiti e non vennero espresse prese di posizione sui dirit-
ti delle donne. Anzi, il ruolo della salonniére sembra quasi funzionale
all’esclusione delle donne dalla cittadinanza, poiché confermava che
il loro ruolo si svolgeva in seno alla famiglia, tra le mura domestiche.
Anche la stampa femminile preunitaria era molto moderata riguardo
ai diritti femminili.

Nel Regno di Sardegna, non abbiamo trovato traccia di periodici
femminili pubblicati prima della meta degli anni 1850, nonostante la
liberta di stampa accordata dallo Statuto albertino il 4 marzo 1848. La
stampa e le edizioni torinesi contribuirono tuttavia molto attivamente
alla promozione e allo sviluppo dell’educazione femminile e all’esal-
tazione della funzione materna per I’educazione morale e patriottica

3 Zazzeri, Donne in armi, 175. Cfr. Emancipazione delle donne. Costituzione, «I1 Lam-
pione», 41, 30 agosto 1848.

' Ibidem. Cfr. Emancipazione delle donne. Apertura delle camere, Il Lampione», 46, 5
settembre 1848.

2 Soldani, Il Risorgimento delle donne, 223.



Confronti e dibattiti nella stampa femminile dell Ottocento sui diritti civili delle donne 149

in seno alla famiglia*®. A Torino € pubblicato il saggio fondamentale
Della educazione morale della donna Italiana (1847) di Caterina Franceschi
Ferrucci*. Dopo aver abbandonato la sua vocazione di poetessa, anche
Giulia Molino-Colombini® si dedico alla diffusione di saggi e artico-
li pedagogici: difendeva in particolare I’allungamento del percorso di
studi delle donne e il suo ampliamento disciplinare, al fine di liberarle
dalle loro condizioni di vita ristrette e fare in modo che si aprissero
nuovi spazi per loro. Tuttavia le educatrici impegnate per il migliora-
mento del livello culturale delle donne e per la loro formazione sociale
e civica respingevano allo stesso tempo le ‘utopie’ che secondo loro
volevano rompere i legami familiari promuovendo la parita dei sessi e
mettendo in discussione il ruolo tradizionale della donna nella fami-
glia e nella societa.

I due importanti periodici femminili che videro la luce nel Regno
di Sardegna negli anni 1850, L’Eva redenta, giornale ebdomadario scritto
da sole donne (1855) a Torino, e La Donna: foglio settimanale di scienze
morali e naturali, di letteratura e arti belle (1855-1858) a Genova, si iscri-
vevano perfettamente nel programma delle educatrici®*. Nonostante
la loro grande apertura geografica e politica, cosi come la struttu-
razione dei discorsi attorno a temi impegnati — come 'ampliamen-
to dell’istruzione, il miglioramento della condizione giuridica della
donna, la promozione dell’attivita giornalistica e della scrittura fem-
minile, I’abolizione dell’idea di “doppia morale” in base al sesso — la

» Gigliola De Donato, Donne e societa nella cultura moderata del primo Ottocento, in
Ead. et alii (a cura di), La parabola della donna, Adriatica editrice, Bari 1983, 11-96.

* Completato poi da Caterina Franceschi Ferrucci, Della educazione intellettuale.
Libri quattro indirizzati alle madri italiane, Pomba, Torino 1849-50.

% Giulia Molino-Colombini (1812-1879) fu I'autrice dell’appello patriottico Let-
tere alle gentili torinesi (1848). Nel 1851 pubblico a Torino Sulla educazione della donna.
Pensieri. Collaboro regolarmente alla rivista torinese «L’Istitutore» (1852-1894), pri-
ma di raggiungere il comitato di redazione de «LL.a Donna» di Genova. Dopo I’Unita,
partecipo al nuovo periodico moderato e cattolico genovese «LL.a donna e la famiglia»
(1862-1917).

% Per approfondimenti sulle riviste, cfr. Leonida Balestreri, /I settimanale genovese
La donna (1855-1856) nel quadro del giornalismo femminile del Risorgimento, «Rassegna
storica del Risorgimento», a. 39, fs. 4, 1952, 383-9; Michela De Giorgio, Le italiane
dall’Unita a oggi. Modelli culturali e comportamenti sociali, Laterza, Roma-Bari 1992, 484-
5; Fournier Finocchiaro, Lémancipation des femmes dans la presse féeminine du Royaume de
Savoie avant I'Unité.



150 Laura Fournier Finocchiaro

stampa femminile era molto restia riguardo alla questione dell’eman-
cipazione femminile.

Gli articoli di apertura, che presentavano gli obiettivi delle due rivi-
ste, precisavano fin da subito il quadro ideologico in cui doveva essere
situato il ruolo della donna e il suo contesto d’azione: non nella sfera
pubblica, ma all’interno della famiglia, dove la moglie e la madre erano
‘naturalmente’ assegnate a esercitare il loro potere e il loro «genio mu-
liebre»?". La redazione de L’Eva redenta metteva subito 1’accento sull’o-
biettivo di «rigenerazione morale della Donna»*, che doveva essere
realizzata con I’educazione e l'istruzione, affinché le donne potessero
contribuire al miglioramento del genere umano, in particolare dei loro
mariti e dei loro figli. La redazione dichiarava pero di rifiutare la po-
lemica e la politica, e il primo articolo, firmato Luigia Baldi Ferrero,
prendeva immediatamente posizione contro I'idea dell’emancipazione
femminile. Secondo la redattrice, le leggi della natura si opponevano
all’indipendenza delle donne:

Siamo noi forse destinate dalla natura ad emanciparci interamente dall’uo-
mo, come questi si ¢ emancipato dal dominio de’ suoi simili, talvolta brutale,
talvolta vergognoso? [...] No, rispondo: quest’emancipazione materiale non
puo accadere perché le leggi stesse della natura, sempre provvida madre, vi si
oppongono. Dunque la nostra emancipazione dipende tutta dal concorso che
I"'uomo ci puo prestare™.

Anche La Donna annunciava un programma di rigenerazione per
modellare «la donna dei tempi nuovi», ma promuovendo un progetto
moderato, incoraggiando le donne a cercare il loro «scettro» nella sfe-
ra «primitiva e naturale» dei sentimenti familiari:

andrem cercando non che la donna forte dell’antica sapienza, ma bensi la
donna dei tempi nuovi, quella che ¢ indispensabile alla civilta del mondo
[...]: volete uno scettro? Cercatelo e meritatelo nei cuori della famiglia da cui

37 Marco Cerruti (a cura di), Il «genio muliebre». Percorsi di donne intellettuali fra Sette-
cento e Novecento in Piemonte, Edizioni dell’Orso, Alessandria 1993. Cfr. anche Annarita
Buttafuoco, In serviti regine. Educazione ed emancipazione nella stampa politica femminile,
in Soldani (a cura di), L’Educazione delle donne. Scuole e modelli di vita femminile nell Ttalia
dell’Ottocento, FrancoAngeli, Milano 1989, 363-91.

% La Redazione, Scopo del giornale, <Eva redenta», 1, 31 maggio 1855, 2.

¥ Luigia Baldi Ferrero, La donna, «Eva redenta», 1, 31 maggio 1855, 4.



Confronti e dibattiti nella stampa femminile dell Ottocento sui diritti civili delle donne 151

siete nate, o della famiglia che da Voi potra nascere. I domestici affetti, ecco i
vostri primitivi e naturali domini®.

Le redattrici affermavano di rifiutare I'uguaglianza dei sessi e di op-
porsi alla partecipazione delle donne alla vita pubblica: la donna non
doveva «contendere agli uomini dei miseri fantasmi di dominio nella
vita sociale»*'. Tuttavia, la rivista affrontava anche problemi collettivi
come I’assistenza, il risparmio, la trasmissione dell’eredita, i servizi so-
ciali, e proponeva soluzioni che mettevano in risalto concetti chiave del
Risorgimento: la democrazia, la laicita, la nazione*.

Cosi, pur dichiarando di non voler trattare di politica e di diritti,
La Donna riconosceva I’'urgenza di far uscire le donne dalla loro con-
dizione di soggezione e di attribuire loro ruoli conformi all’impor-
tanza della loro influenza nel rafforzamento degli obiettivi patriottici
del Risorgimento. In un articolo pubblicato nel settembre 1857, si
leggeva, tra I’altro, un’analisi che invitava gli uomini a riconoscere
alle donne un ruolo attivo — anche se spesso indiretto — nelle decisio-
ni politiche:

Mi rincresce doverlo ripetere troppo di sovente, ma la donna, o uomini di
tutte le cinque parti del mondo, vogliate o no, esercita un prestigio, un potere
nelle cose civili, latente si, ma efficace come nelle famigliari**.

Il redattore invitava a sviluppare I’educazione civica femminile, in-
dispensabile al compimento delle speranze risorgimentali, poiché col-
tivare I’amore patriottico delle donne era un fattore chiave per ottene-
re vittoria:

Rifatta cittadina tornera all’amore sereno e continovo de’ suoi simili, inten-
dera la vita nell’ordine della famiglia e della patria e immedesimata con tutti
gli affetti forti e pietosi rendera concorde e potente la sua nazione*.

Le due riviste tracciavano cosi delle vie per liberare le donne dalla
clausura psicologica causata dall’ozio e dalle occupazioni superficiali,

# «La Donna», a. I, 1, 4 agosto 1855, 1.
A Ibidem.
Laura Pisano, Le journalisme politique des femmes en Italie, 94.
* N. Sebastiani, Le donne e la politica, «La Donna», a. III, 39, 26 settembre 1857,
306.
4 Tvi, 308.



152 Laura Fournier Finocchiaro

e per rivendicare una maggiore considerazione della loro utilita pub-
blica.

4. La stampa femminile italiana e il rigetto dell’“emancipazione civile”

Tuttavia, I’evoluzione del ruolo delle donne era vista dalle giorna-
liste italiane come radicalmente opposta all’ “emancipazione femmi-
nile” rivendicata all’estero dai movimenti radicali e socialisti. L’ostilita
delle redattrici italiane nei confronti della questione dell’emancipazio-
ne ¢ espressa chiaramente in una lunga serie di articoli pubblicati tra
la fine del 1855 e la fine del 1856 su La Donna, in risposta a una serie di
saggi pubblicati in francese nel giornale torinese La Ragioné” dalla fem-
minista Jenny d’Héricourt, sotto il titolo De l'avenir de la femme*. Questa
filosofa francese, a lungo dimenticata?’, nata Jeanne-Marie Poinsard a
Besancon in una famiglia protestante, durante la Rivoluzione del 1848
fu segretaria della Société pour I’Emancipation des femmes®. Inizio
a pubblicare articoli sulla condizione delle donne nella Revue philo-
sophique et religieuse, fondata nel 1851 a Parigi dal repubblicano Char-
les Lemonnier (1806-1891), uno degli ultimi sansimoniani, sensibile
all’evoluzione dei diritti delle donne. Lemonnier aveva in particolare
tenuto una conferenza nel 1831 intitolata L’Avenir de la femme, in cui
si dichiarava favorevole al matrimonio temperato dal divorzio. Jenny
d’Héricourt scelse proprio questo titolo per i suoi saggi pubblicati a To-
rino, che completera con articoli per denunciare i discorsi misogini dei
suoi contemporanei, e riunira nel volume La Femme affranchie: réponse
G MM. Michelet, Proudhon, E. de Girardin, A. Comie et aux autres novateurs

# «La Ragione» (1854-1858), periodico fondato da Ausonio Franchi (pseudoni-
mo di Cristoforo Bonavino), repubblicano vicino al libero pensiero, contava tra i suoi
collaboratori democratici di diverse sensibilita politiche, cosi come repubblicani fran-
cesi, ma Jenny d’Héricourt fu I'unica collaboratrice di sesso femminile.

% Cfr. Carlo Montalbatti, Alle origini del movimento per Uemancipazione femminile in
Italia: Jenny P. d’Héricourt e La Ragione, «Il Risorgimento», a. 33, fs. 3, 1981, 246-66; dei
brani della ‘querelle’ tra d’Héricourt e le giornaliste italiane sono stati riprodotti nel
volume di Christiane Veauvy e Laura Pisano, Paroles oubliées, 270-9.

47 Sulla (ri)scoperta di Jenny d’Héricourt, cfr. Karen M. Offen, Qui est Jenny P,
d’Héricourt? Une identité retrouvée, «<Revue d’Histoire du XIX¢ sieécle - 1848», 3, 1987,
87-100; Alessandra Anteghini, Socialismo e femminismo nella Francia del XIX secolo: Jenny
d’Hericourt, ECIG, Genova 1988.

8 Michéle Riot-Sarcey, Emancipation des femmes, 1848, «Genéses», 7, 1992, 194-200.



Confronti e dibattiti nella stampa femminile dell Ottocento sui diritti civili delle donne 159

modernes (1860), prima di partire negli Stati uniti dove partecipo alle
attivita delle femministe americane.

Nei suoi articoli per La Ragione, d’Héricourt si opponeva alle teorie
dei principali filosofi sociali del suo tempo sull’inferiorita intellettuale
e la fragilita femminile da proteggere, e difendeva il diritto delle donne
ad accedere a tutte le professioni e mestieri; proponeva di accordare
I’autorita congiunta ai coniugi e il diritto al divorzio, e diffuse in Italia
le idee innovative di Ernest Legouvé, difensore dei diritti delle donne e
autore dell’ Histoire morale des femmes (1848), senza risparmiargli alcune
critiche.

Subito dopo la pubblicazione del suo primo articolo®, in cui
d’Héricourt elencava una serie di pregiudizi «anti-emancipazionisti» e
poi siimpegnava a combatterli in nome dell’uguaglianza dei sessi e del-
la liberta delle donne, La Donna accolse inizialmente questa iniziativa
in modo positivo e presento i suoi principali argomenti, riassumendoli
in italiano per le lettrici: «<non possiamo che rallegrarci di questa nuova
guerriera che viene a combattere le battaglie del pensiero»®. Ma subi-
to precisava che «prima di portare la donna in mezzo alla societa, la si
cerchera e la si studiera in seno alla famiglia, per vedere se ivi tenga il
Vero suo posto»’'.

Successivamente, quando d’Héricourt comincio a presentare piu
dettagliatamente il suo programma di «emancipazione civile» delle
donne, le collaboratrici de La Donna reagirono con critiche categori-
che. Chi difendeva piu fermamente le posizioni moderate delle italiane
era Giulia Molino-Colombini®®, che metteva in guardia le lettrici contro
i «pericoli dell’emancipazione», che rischiava di distogliere le donne
dal loro «regno» all'interno della famiglia e dalla loro missione mater-
na. Molino-Colombini affermava che «gli esseri del suo sesso» provava-
no soddisfazione

nel rimanersi paghi alla parte loro assegnata entro le pareti domestiche, ac-
canto allo sposo e circondate dall’amabile corona de’ figli [...] potranno an-
dare giustamente altere, concorrendo mai sempre con un’azione potente,

¥ Jenny d’'Héricourt, De l'avenir de la femme, «<La Ragione», 54, 27 ottobre 1855,
26-31.

50 Dell’Avvenire della donna, «<LLa Donna», 13, 3 novembre 1855, 102.

5U Ibidem.

52 Cfr. Elda Rosellina Grosso, Per “Uarmonia del mondo”: Giulia Molino Colombini, in
Marco Cerruti (a cura di), 1l «genio muliebre», 43-62.



154 Laura Fournier Finocchiaro

benché indiretta, al miglior ordine sociale e sapendo di essere un nulla, ma in-
sieme di essere tutto, perché sulle loro ginocchia si forma chi dirige il mondo — uomo™.

Giulia Molino-Colombini ribadiva che il regno della donna era la
sua famiglia e che, sebbene le condizioni del mondo fossero cambia-
te e imponevano una nuova educazione del sesso femminile al po-
sto dell’istruzione rudimentale di un tempo, questo non doveva co-
munque allontanare le donne dal loro ruolo tradizionale. Difendeva
«un’educazione non che rovesci quanto ¢ naturale o necessario alla
nostra meno infelice esistenza, ma che lo diriga e lo metta in armonia
coi tempi; non che ci sposti i campi del nostro regno, ma che ci doni
quanto ¢ d’uopo per non perderne lo scettro»’*. Secondo lei, dalla
diversita dei doveri delle donne derivava il carattere secondario dei
loro diritti.

La risposta di Jenny d’Héricourt arrivo il mese successivo nelle co-
lonne de La Ragione: la femminista francese riaffermava con forza la
sua idea di parita, sottolineando I'importanza dell’uguaglianza tra i ses-
si e contestando l'idea che i doveri diversi delle donne giustificassero
diritti secondari:

La femme est-elle un étre doué de sentiment, d’intelligence et d’activité? —
Oui. — Donc elle a des devoirs et des droits.

L’essence de sa nature est-elle la méme que celle de ’homme, et vit-elle dans
un ordre social? — Oui. — Donc elle a des droits sociaux de la méme espece que
I’homme; or les droits sociaux de I’homme sont la liberté et I’égalité; donc la
femme a ces deux droits inaliénables™.

La donna aveva in particolare il diritto secondo lei di essere social-
mente uguale all’'uomo, poiché «les aptitudes créent des différences,
des infériorités naturelles, mais non sociales»"®. Ribadiva con forza la
necessita di combattere I'ingiustizia fatta alle donne privandole della
loro liberta:

[L]es aptitudes qu’a faites la nature, elle les a faites et elles seront respectées;
mais elle n’a pas fait I’esclavage pour la moitié de I’espéce humaine, et cette
moitié a le droit éternel et perpétuel de protester contre le droit du plus

o

3 L’Avvenire della Donna I, <LLa Donna», 21, 29 dicembre 1855, 166.
L’Avvenire della Donna III, «<La Donna», 22, 5 gennaio 1856, 172.
d’Héricourt, A madame Molino Colombini, «L.a Ragione», 68, 2 febbraio 1856,

o
b

ot
St

249.

o

% Ivi, 250.



Confronti e dibattiti nella stampa femminile dell Ottocento sui diritti civili delle donne 155

fort; c’est ce que je fais, moi qui veux étre libre, qui ne veux pas du tout étre
homme, mais rester ce que la nature m’a faite”.

Le due intellettuali proseguirono il loro ‘duello’ nelle rispettive ri-
viste. Giulia Molino-Colombini rispose alla francese con un lungo ra-
gionamento filosofico sulla natura e I’ordine sociale; affermava che il
progresso non doveva «offendere la natura» né turbare «I’armonia so-
ciale»; «[non doveva] sovvertire I’ordine naturale delle cose»*®, perché
secondo la natura, la donna e una collaboratrice dell’'uomo, a cui sono
stati destinati i compiti domestici:

[la donna] deve valersi della sua ragione per intendere qual ¢ il posto suo
nell’armonia del mondo, e adattarvisi volenterosa, guardandosi di non isve-
gliare in se desiderii che non conseguirebbe senza gravi difficolta ed accresci-
mento di sciagura nella societa™.

Secondo lei, le donne troppo istruite non avrebbero trovato il loro
posto nella societa, che non avrebbe saputo cosa fare di questo «futuro
immaginario».

Jenny d’Héricourt invece andava avanti e nel suo articolo seguente
definiva il concetto di «emancipazione civile delle donne», proponen-
do un programma sulle leggi che dovevano essere cambiate nella so-
cieta, nel mondo del lavoro e nel matrimonio:

Pour que la femme soit émancipée civilement dans la cité, il faut:

1° Qu’elle soit témoin dans tous les cas ou le témoignage est requis.

2° Qu’elle soit membre du conseil de famille au méme titre que I'homme.

3° Que dans les tribunaux elle ait sa place au jury.

Pour que la femme soit émancipée civilement au point de vue de ’activité, il
faut:

1° Que I'université, les colléges lui soient ouverts comme aux hommes.

2° Qu’elle soit admise a toutes les écoles préparatoires, dans toutes les facul-
tés.

3° Que toutes les carriéres lui soient accessibles.

4° Qu’elle ait une place dans les conseils de Prud’hommes et les tribunaux de
commerce.

Pour que la femme soit émancipée dans le mariage, il faut:

1° Que la femme mariée soit maitresse de sa personne et de ses biens, comme
la fille majeure.

7 vi, 252.

% Giulia Molino-Colombini, Risposta all’articolo della signora D’Héricourt (di Parigi)
stampato nel num. 68 della Ragione, <L’Istitutore», 6, 9 febbraio 1856, 87-90.

% Ivi, 89.



156 Laura Fournier Finocchiaro

2° Qu’elle exerce librement toute profession qu’il lui plaira, comme la fille
majeure.

3° Qu’elle vende, achete, donne, recoive, poursuive devant les tribunaux, ab-
solument comme la fille majeure.

4° Qu’en cas de dissidence entre les époux, sur ce qui concerne leurs enfants,
un conseil de famille décide entre eux.

5% Qu’en cas de séparation, le conseil de famille adjuge les enfants a I’époux
le plus digne.

6° Que la mere garde sur ses enfants, jusqu’a leur majorité, un droit égal a
celui du pére®.

D’Héricourt escludeva pero il diritto di voto per le donne:

Or les femmes, dans I’état actuel, ne réclament pas du tout leur droit poli-
tique; elles se reconnaissent donc actuellement incapables: deuxiémement,
elles sont mineures civilement, esclaves des préjugés, dépourvues d’éduca-
tion politique et sociale, soumises a I'influence d’un ou de plusieurs hommes,
mari, amant ou confesseur, engagées dans les voies du passé. Si elles entraient
dans la vie politique actuellement, ce ne serait que pour faire rétrograder
I’Humanité. Donc il est de la prudence de les en écarter, jusqu’a ce qu’on les
ait émancipées civilement et qu’on les ait instruites [...]°".

Questo programma suscitd una nuova ondata di reazioni nelle
pagine de La Donna: la discussione venne spostata in particolare sul
terreno della maternita, contrapponendola alla carriera e agli studi.
Una redattrice, che si firmava Sara®, affermava che le competenze
e le attitudini avevano un sesso: le donne secondo lei avevano «una
parte che c’impose natura», mentre «l’'incapacita domestica dell’uo-
mo» era un fatto naturale e incontrovertibile. Tuttavia, la questione
centrale che sollevava era soprattutto quella della maternita, o meglio
dei «doveri della maternita»%. La maternita non solo determinava
I’essenza della donna, ma le imponeva doveri che si opponevano alla

% d’Héricourt, De lémancipation civile des femmes, «La Ragione», 82, 10 maggio
1856, 64.

1 d’Héricourt, Réponse au 2™ article de Mme Molino Colombini, «La Ragione», 74,
15 marzo 1856, 350.

2 Si tratta dello pseudonimo della romanziera Laura Tighe Tardy (1809-1880),
figlia di due irlandesi stabiliti in Italia, legati a Mary e Percy Shelley, e collaboratrice
regolare de «LLa Donna» e di altri periodici pubblicati nel Regno di Sardegna. Cfr. Mo-
rena Corradi, La donna nella letteratura e nella pubblicistica italiana del secondo ottocento:
la peculiare figura di Laura Tardy Tighe, Il Lettore di provincia», 153, fs. 2, 2019, 79-93.

% Sara, Alcune osservazioni sul programma della signora d’Herricourt intorno all emanci-
pazione della donna, <L.a Donna», 45, 14 giugno 1856, 354.



Confronti e dibattiti nella stampa femminile dell Ottocento sui diritti civili delle donne 157

sua vita civile: «]Ja donna appena ¢ madre, per la natura stessa di tal
fatto solenne non appartiene né puo piu appartenere senza danno,
che alle domestiche mura»®. Questo le precludeva naturalmente I’ac-
cesso alle carriere che Jenny d’Héricourt avrebbe voluto aprirle: «le
madri ci sembrano escluse per natura da ogni pubblica incombenza»®.
Sara escludeva anche gli studi universitari per le giovani nubili o le don-
ne senza figli, a causa del problema della promiscuita dei sessi, e ancora
di piu per le madri, poiché concepiva la loro funzione materna come
esclusiva: «il grande eppur comunissimo avvenimento della maternita
attutisce tutte le tendenze possibili, e generalmente nella madre non
resta che la madre»%. Le giornaliste italiane rigettavano in blocco «il
delirio d’eguaglianza totale fra i due sessi nella societa»®.

Cosi che le redattrici de La Donna e Jenny d’Héricourt erano intrap-
polate in un dialogo tra sordi. Le italiane sembrano impermeabili agli
argomenti della filosofa francese, le cui proposte erano inaccettabili
per le pubbliciste, che pure si dichiaravano aperte ai problemi del pro-
gresso e dello sviluppo culturale femminile.

Diverse ipotesi possono tentare di spiegare il rifiuto delle proposte
di emancipazione civile nella stampa femminile subalpina. In primo
luogo, ci sono divergenze di ordine politico e religioso tra la repub-
blicana e protestante Jenny d’Héricourt, che pubblica in una rivista
diretta da un prete spretato difensore del razionalismo, e un gruppo
di letterate prevalentemente cattoliche, monarchiche, spaventate dalla
rivoluzione e dalle posizioni dei movimenti radicali e socialisti. Inoltre,
durante il Risorgimento, si era delineata una visione idealizzata della
maternita, che erigeva la figura della madre a simbolo nazionale®, il
che spingeva le donne italiane a fare leva sul loro ruolo materno per
definire il loro ruolo sociale®.

64 Tvi, 355.

% Sara, Alcune osservazioni sul programma della signora d’Herricourt intorno all emanci-
pazione della donna [II], «<LL.a Donna», 46, 21 giugno 1856, 362.

% Tvi, 361.

67 Carolina C.V.V., Pensieri sull’ emancipazione della donna, <La Donna», 47, 28 giu-
gno 1856, 370.

% La madre risorgimentale per eccellenza ¢ Adelaide Bono-Cairoli. Cfr. Azzurra
Tafuro, Madre e patriota: Adelaide Bono Cairoli, Firenze University Press,-Firenze 2011.

% Banti. Sublime madre nostra. La nazione italiana dal Risorgimento al fascismo, La-
terza, Roma-Bari 2011; Marina d’Amelia, La mamma, 1l Mulino (L’identita italiana),
Bologna 2005.



158 Laura Fournier Finocchiaro

Se la stampa femminile subalpina degli anni 1850 appare «modera-
ta» di fronte alle idee di emancipazione civile della femminista france-
se, essa indica comunque un cambiamento d’epoca dal punto di vista
della coscienza politica delle donne, le quali, promuovendo una nuova
morale, intendono contribuire al Risorgimento nazionale a partire dal-
le cellule familiari.

Conclusione

Dopo I’Unita, le idee delle «moderate» continuarono a essere vei-
colate e difese, in particolare da Giulia Molino-Colombini nella rivista
genovese La Donna e la famiglia (1862-1917); mentre i temi della liberta
e dell’emancipazione furono ripresi e sviluppati nelle riviste La voce del-
le donne (1865-67) di Parma e soprattutto in La Donna, fondata a Padova
nel 1868 da Gualberta Alaide Beccari™. I programmi femministi postu-
nitari devono molto all'impegno del deputato repubblicano Salvatore
Morelli e all’attivismo di Anna Maria Mozzoni”!, ma la stampa femmi-
nile «emancipazionista» italiana fu anche influenzata dagli spunti sug-
geriti dai movimenti femministi stranieri, cosi come dalla circolazione
delle opere francesi sulla questione, a partire da La Femme affranchie di
Jenny d’Héricourt™.

Tuttavia, il primo movimento femminista italiano condivise la stessa
visione «maternalista» che abbiamo visto emergere nella stampa preu-
nitaria, e che contrapponeva I'immagine della «madre latina», devota
alla famiglia e alla prole, alle «cattive madri» francesi e anglosassoni,
accusate di adottare un comportamento egoista, edonista e irresponsa-
bile. L’incivilimento delle italiane non doveva togliere loro il primato
europeo nella difesa della maternita”™.

70 Sulla nascita del primo femminismo italiano, cfr. Liviana Gazzetta, Orizzonti nuo-
vi. Storia del primo femminismo in Italia (1865-1925), Viella, Roma 2018.

' Cfr. Buttafuoco, Questioni di cittadinanza. Donne e diritti sociali nell’ltalia liberale,
Protagon, Siena 1997.

2 Cfr. Fournier-Finocchiaro, Gazzetta e Barbara Meazzi (a cura di), Voix et parcours
du féminisme dans les revues de femmes (1870-1970), «Laboratoire italien», 26, 2021.

™ Cfr. Anna Scattigno, La figura materna tra emancipazionismo e femminismo, in D’A-
melia (a cura di), Storia della maternitd, Laterza, Roma-Bari 1997, 273-300; Gazzetta,
Orizzonti nuovi, in particolare i capitoli: 1l modello della madre cittadina e le sue declinazioni
(15-45) e Una nuova stagione del femminismo. Cittadinanza e cultura del materno (125-59).



Juan José Gomez Gutiérrez”

Antonio Gramsci e Ueducazione artistica del subalterno

Introduzione

In Gramsci, il problema dell’educazione del subalterno e legato al
problema delle sue condizioni e funzioni politiche nel contesto del-
la lotta egemonica, mentre aspira a diventare dirigente o, almeno, un
soggetto autonomo ed emancipato. Educarsi significa comprendere la
propria esistenza e la propria situazione nel gioco storico del potere
e saper sistematizzare e rendere coerente la propria concezione del
mondo e della vita, come condizione necessaria per un’azione storica
consapevole e libera. Si tratta, quindi, di promuovere un’educazione
integrale e umanistica, piuttosto che tecnica e professionale, finalizzata
a ottimizzare la propria funzione strumentale nel contesto di determi-
nate relazioni di produzione.

Nella lotta egemonica per la direzione di un blocco storico, il diri-
gente deve formare il subalterno in una determinata concezione del
mondo e della vita, cosi come il subalterno deve acquisire un pensiero
autonomo capace di superare quello della cultura dominante per co-
struire una egemonia alternativa. In questo processo, il subalterno si
compromette moralmente. Alla coscienza della verita e della giustizia
dell’azione politica corrisponde un’arte didattica, che presenta una so-
cieta storica dalla prospettiva di valori universali.

Tuttavia, secondo Gramsci, nonostante I'arte possa servire alla poli-
tica, di per sé essa non ¢ politica. Cioe¢, in ogni manifestazione artistica
coesistono un valore “culturale” e un valore “estetico” indipendente.
Anche se 'affermazione dell’autonomia dell’arte — tema centrale della
cultura moderna — ha implicazioni politiche, poiché I’esposizione del
componente retorico insito nella universalizzazione egemonica rende
conto di questa universalizzazione come contingente, storica e dipen-
dente da obiettivi pratici. Da questa prospettiva, I’arte in quanto arte
non contribuisce alla produzione di egemonia. Piuttosto, educa po-
nendo di fronte al subalterno il problema della natura della relazione

* Universita di Siviglia.



160 Juan José Gomez Guliérrez

tra discorso e potere.

Forse in questo senso si puo leggere nei Quaderni del carcere che «L’ar-
te ¢ educatrice in quanto arte, ma non in quanto ‘arte educatrice’»', che
non ¢ una frase di Gramsci, ma di Benedetto Croce, che pero Gramsci
considera assolutamente congruente con il materialismo storico. Prima
di continuare, ¢ necessario fare una precisazione riguardo alle difficol-
ta di fornire un’esposizione sistematica — per cosi dire, filologica — del
pensiero gramsciano sull’arte applicata all’educazione, qualcosa che va
oltre le pretese di questo lavoro. Se € gia evidente che tutto Gramsci
¢ interpretabile, per il formato stesso dei Quaderni; in questo campo
emerge il Gramsci piu lontano dai suoi stereotipi. Croce, per esempio,
leggeva i testi del carcere solo come appunti che, nelle dure condizioni
in cui furono redatti, non beneficiarono del dibattito e della critica. Dal-
le fila della sinistra, molti altri hanno compiuto notevoli e eruditi sforzi
di sistematizzazione del pensiero gramsciano, fin dalle prime antologie
tematiche a cura del Partito Comunista Italiano, continuando nella pro-
posta di “metodi di lettura” o “letture sintomatiche” che offrivano una
visione globale, sottoposta a un programma politico-culturale di lotta
per 'egemonia adeguato alle condizioni del capitalismo occidentale,
dove gli intellettuali e gli artisti in particolare avevano un ruolo molto
rilevante, essendo capaci di conformare coscienze.

Quando Croce criticava la pretesa totalitaria di subordinare I’arte,
la scienza e la filosofia alla politica (dalla quale, secondo la sua opi-
nione, dipendevano i criteri delle prime edizioni di Gramsci), non
bocciava 'intellettuale sardo, che considerava “uno dei nostri”®, ma le
sue volgari interpretazioni. In particolare, criticava la pretesa di impie-
gare meramente l’arte per ispirare passioni socialmente trasformative,
mentre Gramsci, in realta, aveva difeso I'indipendenza dell’estetica in
contrapposizione al comunismo “totalitario”. O almeno al PCI del do-
poguerra, concepito da Palmiro Togliatti come “partito totale” che, ri-

' Antonio Gramsci, Quaderni del carcere, Einaudi, Torino 19772 (da ora in poi Q),
6, 732.

? Cfr. Rino Dal Sasso, “Método de lectura”, in A. Badiou, y L. Althusser (Eds.),
Materialismo historico y materialismo dialéctico, Pasado y Presente, Citta di Messico 1969,
73-76; Perry Anderson, Considerations on Western Marxism, Verso, Londra 1976; Chantal
Mouffe, Hegemonia e ideologia en Gramsci, in H. Suarez (Ed.), Antonio Gramsci y la reali-
dad colombiana, Foro Nacional por Colombia, Bogota 1991, 167-222.

¥ Benedetto Croce, Lettere dal carcere, «Quaderni della critica», 8, 1947, 86-87.



Antonio Gramsci e Ueducazione artistica del subalterno 161

chiamando I’eredita di Gramsci, intendeva unificare politica e cultura
sotto un programma integrale di trasformazione storica.

Sicuramente per questo, molti intellettuali del PCI consideravano
il pensiero gramsciano sull’arte come “crociano™ e “premarxista”, per
cosl dire, come Emilio Sereni, che pensava che Gramsci dovesse essere
“tradotto” nel comunismo’. In ogni caso, risulta evidente che, in consi-
derazione del carattere frammentario, a volte contraddittorio, dei Qua-
derni — e del complesso insieme di temi e ragionamenti inclusi — non si
puo nemmeno affermare, seguendo Galvano Della Volpe®, che Gramsci
abbia sviluppato un’estetica sistematica, quanto piuttosto una prospetti-
va sull’arte. Il suo sforzo sembra, soprattutto, quello di delimitare ambiti
e di essere preciso a livello concettuale. Sebbene questo non solo evi-
denzi il carattere preliminare e abbozzato della sua ricerca, ma anche
il suo modo di affrontare il problema dell’arte attraverso un’interpre-
tazione radicale dello storicismo e della dialettica, cioé: una questione
di metodo di natura eminentemente critica, che mette ’accento sulla
persistenza di relazioni antagonistiche tra le diverse modalita di rappor-
to dell’essere umano con il mondo e non tanto su sintesi totalizzanti.

1. Educazione artistica del subalterno e i suoi compiti

Secondo Perry Anderson, Gramsci applica, nei Quaderni, il concetto
di “egemonia” all’analisi storica delle democrazie parlamentari del XIX
secolo in Francia e Italia, «ai meccanismi del dominio borghese sulla
classe lavoratrice in una societa capitalista stabilizzata»’, dove il potere
si esercita attraverso una combinazione di egemonia e coercizione. Da
qui, Anderson distingue e identifica allo stesso tempo la “cultura” con
la “dominazione culturale”. Anche Chantal Mouffe cerca di chiarire i
termini in cui Gramsci esamina il carattere operativo della sovrastruttu-

* Cfr. per esempio Adriano Seroni, La distincion entre ‘Critica de arte (Estética)’ y
‘Critica de la politica’, in P. Togliatti, C. Luporini y G. Della Volpe (eds.), Gramsci y el
marxismo, Barcellona, Proteo, 1965, 207-214.

5 Cfr. Emilio Sereni, Acta senza titolo della Commissione Culturale del Comitato Centrale
del PCI, Comitato Centrale del PCI, Milano 19 ottobre 1949.

% Cfr. Galvano Della Volpe, Aspectos de la estética en la obra de Gramsci, in P. Togliatti
y G. Della Volpe (Eds.), Gramsci y el marxismo, Proteo, Barcellona 1965, 202-206.

7 Anderson, Considerations on Western Marxism, cit., 13.

8 Perry Anderson, The Antinomies of Antonio Gramsci, «New Left Review», 1976, 20.



162 Juan José Gomez Guliérrez

ra, per definire «il terreno della lotta ideologica tra le due classi che si
confrontano per I’egemonia»’.

Forse € Ernesto Laclau a fornire la definizione formale piu preci-
sa di egemonia, concordando con Mouffe nel considerarla I’obiettivo
della strategia politica, ma anche espandendo il concetto dall’analisi
storica alla teoria, intesa come direzione di un insieme sociale com-
posto da elementi diversi che ottengono il riconoscimento pubblico
attraverso la mediazione di un elemento dirigente. Quest’ultimo, nel
processo, si trasforma in un particolare universalizzato, distinto dagli
altri particolari che rappresenta. Questa operazione, secondo Laclau,
comporta la necessita di produrre significanti tendenzialmente vuoti,
che permettano al dirigente storico (borghesia, classe operaia, ecc.)
di assumere empiricamente la rappresentazione dell’universale (giu-
stizia, liberta, ecc.). In ogni caso, il fatto che il significante sia vuoto
implica che la ricomposizione della frattura dirigente/subalterno e
particolare-storico/universale avvenga attraverso un elemento retori-
co. Cioeé, intuitivamente. Puo essere enunciato solo metaforicamente:
«& un oggetto impossibile che successivi contenuti contingenti cercano
di personalizzare attraverso spostamenti catacretici»'’. La motivazione
che avvia e sostiene la competizione egemonica, e il consenso che con-
ferisce il potere, dipendono da un’“inversione” in cui si manifesta in
modo sentito e sintetico I'unita tra particolare e universale.

Quando produciamo una teoria politica, universalizziamo la nostra
prassi; attribuiamo significato alle nostre azioni concrete al di la della
loro materialita presente. Per cosi dire, estetizziamo la nostra azione
storica, nel senso che ogni discorso universale possiede una compo-
nente retorica inserita nella catena di mediazioni tra ’azione concreta
e la sua giustificazione. Chi si educa con ambizione dirigente vuole fare
della propria concezione del mondo il fondamento di un nuovo ordine
sociale. Tuttavia, il processo, che ¢ un processo storico, implica come
passo preliminare I'acquisizione della capacita di sottoporre a critica
I’egemonia dominante, la concezione del mondo e della vita in cui gia
ci troviamo e che ci assegna un posto nel mondo. In un certo senso,
si tratta di de-estetizzare e rendere terrena la nostra determinazione
storica. Essere in grado di storicizzarla e concepirla come un prodotto

9 Moufte, Hegemonia e ideologia en Gramsci, cit., 216.

10 Ernesto Laclau, in Judith Butler, Ernesto Laclau e Slavoj Zizek, Contingency, He-

gemony, Universality, cit., 70.



Antonio Gramsci e Ueducazione artistica del subalterno 163

pratico che puo essere superato.

In questo senso, il ruolo dell’arte nell’emancipazione del subalter-
no, cosi come Gramsci lo collega alla distinzione tra valore estetico e cul-
turale, evidenzia innanzitutto il problema di come articolare la politica
con la radicale affermazione dell’autonomia dell’arte, che ricava sostan-
zialmente dall’apparato concettuale proposto da Croce. Quest ultimo
basa la sua filosofia sull’interrelazione dialettica e circolare di quattro
momenti o categorie dello spirito: estetica, logica, economia ed etica.
L’arte ¢ I'espressione dell’individuale, una conoscenza del particolare
che precede la logica, ossia la forma scientifica dello spirito, quando
questo particolare viene universalizzato. Da parte sua, ’etica ¢ I’agire
concretamente secondo l'universale, ovvero la finalita del comporta-
mento economico, inteso come razionalizzazione dei mezzi. Questi “di-
stinti” permangono nell’unita dello spirito, che non si risolve mai in una
sintesi definitiva ma si esprime praticamente in modi sempre piu per-
fetti. La realta dello spirito €, dunque, la sua storia, intesa come storia
delle sue espressioni in contrasto, in uno sviluppo continuo dove ogni
manifestazione successiva contiene le precedenti. La storia dello spirito
come autodeterminazione ¢ quella del progresso costante della liberta.

Gramsci non mette in discussione la difesa di Croce dell’indipen-
denza della cultura, basata su questa distinzione tra i momenti dello
spirito, ma piuttosto la sua politica culturale implicita. In Croce, come
afferma Mario Caronna, «la necessita pratica ... € la necessita della su-
per categoria della liberta-moralita»''. La sua teoria della dialettica dei
distinti contrasta con cio che chiama la “Storia etico-politica” o rea-
lizzazione etico-politica dello spirito che, esattamente nel presuppor-
re I'idea — e forse a costo di un’interpretazione troppo schematica da
parte di Gramsci — richiede una “passione” motivatrice per risolvere la
relazione dialettica tra mondo e coscienza in un’entita, liberta o atto
determinato che abbia come origine il pensiero. Croce termina cosi
per proporre come motore e motivo della prassi storica una “religione”
laica della liberta indefinitamente ampliata, nel senso di «sistema men-
tale, concezione della realta che si € tramutata in fede, diventata base
dell’azione e luce della vita morale»'? che, in definitiva, reintroduce un

' Mario Caronna, I{ concetto di storia in Benedetto Croce, «<Enrahonar: Quaderns de
Filosofia», 3, 1982, 71.

2 Benedetto Croce, Storia economico-politica e storia etico-politica, «La Critica», 22,
1924, 334-341.



164 Juan José Gomez Guliérrez

elemento sentimentale nel nucleo stesso dell’agire.

Gramsci, tuttavia, insiste sul fatto che, dalla prospettiva della filo-
sofia della prassi, € necessaria la critica del «concetto... della passione
come momento della politica»'?, che in Croce ¢ essenziale per spiegare
la realta dello spirito. A differenza del filosofo napoletano, il suo ra-
dicalismo storicista e pragmatico rifiuta qualsiasi determinazione ide-
ale della pratica. In altre parole, ¢ vero che la filosofia della storia di
Croce inizia come affermazione della differenza tra le varie categorie
dello spirito; ma, nel tentare di risolvere la questione pratica, finisce
risolta in una “’liricita’ della storia, la ‘catarsi’ della storia”, che implica
un’estrapolazione ingiustificata di una categoria estetica tramutata in
fede, dando luogo a «una ipostasi arbitraria e meccanica del momen-
to dell’egemonia, della direzione politica, del consenso... Nell’arte la
produzione di ‘liricita’ ¢ individuata perfettamente in un mondo cul-
turale personalizzato»'*.

Di conseguenza, lo sforzo di delimitazione dell’estetica in Gramsci
mira a purificare la politica da ogni determinazione non mediata o
connessione “intuitiva” tra la praxis storica concreta e le grandi veri-
ta che la giustificano e la governano. Una pratica che si attribuisce al
“capo” piuttosto che all’“artista”. In questo contesto, «si deve intendere
per ‘intuizione’ non la ‘conoscenza degli individuali’ ma la rapidita
di connettere fatti apparentemente estranei [tra loro e di concepire
i mezzi adeguati al fine per trovare gli interessi in gioco e] suscitare
le passioni degli uomini e indirizzare questi a una determinata azio-
ne»". L’intuizione estetica, al contrario, si riferisce solo alla coerenza
interna dei diversi tratti dell’oggetto «che I'artista cerca di afferrare
ponendosi al suo interno con una sorta di simpatia... E vero, tuttavia,
che l'intuizione estetica non afferra altro che I'individuale». Ancora di
piu, di conseguenza, «il politico immagina I'uomo com’e e, allo stesso
tempo, come dovrebbe essere... L’artista rappresenta necessariamente
“cio che €” in un certo momento, personale, non conformista, cio¢ in
modo realistico. Per questo, dal punto di vista politico, il politico non
sara mai soddisfatto dell’artista»'°.

15 08,1022,
14010, 1222.
15 05,661

15 (15, 1820.



Antonio Gramsci e Ueducazione artistica del subalterno 165

2. Gramsci e i fondamenti sarcastici di un’estetica materialista

La formulazione gramsciana del problema politico dell’autonomia
dell’arte, o, come diceva Galvano Della Volpe, la dimostrazione del suo
«carattere intellettuale concreto»'”, non ¢, pertanto, esclusiva dell’ide-
alismo. Nel caso di Gramsci ha una matrice nettamente marxista'®. In
particolare, la sua esposizione delle inconsistenze di Croce, confrontan-
do la sua estetica con la sua etica-politica, avviene nella piena consa-
pevolezza che I'arte non é solo uno strumento al servizio dell’arsenale
ideologico necessario per la prassi politica. Cioe¢, Gramsci non si limita a
esporre, con la sua teoria dell’egemonia, le condizioni della lotta politi-
ca in una mera competizione e successione di queste e dei loro blocchi
storici corrispondenti (cio implicherebbe la sovrapposizione dello sche-
ma idealista alla storia pratica — I'indefinito dispiegamento della liber-
ta sempre piu perfetta dello spirito). Vuole esporre la contingenza del
pensare. Invertire la concezione della storia come determinata da qual-
cosa di esterno alla prassi (lo spirito che afferma eternamente la propria
liberta o la “materia” nella sua forma mistificata come determinante del
pensiero), mostrandola come prodotto storico umanizzato, mutevole e
prowvisorio, che si trasforma attraverso la critica e la prassi consapevole.

Anche Luciano Gruppi, quando spiega il concetto di egemonia,
parla di passione, di fronte all’apparire” alla coscienza di un partico-
lare che € pura universalita non mediata: «Sono stato momentanea-
mente sconfitto, ma la forza delle cose lavora per me e a lungo andare
vincero... La volonta reale si traveste da atto di fede in una certa razio-
nalita della storia, in una forma empirica e primitiva di finalismo appas-
sionato»'?. Il sarcasmo, al contrario, ¢ per Gramsci un’espressione della
coscienza della storicita del reale e una strategia di decostruzione delle
idealizzazioni egemoniche:

Nel caso dell’azione storico-politica I’elemento stilistico adeguato, L’atteggia-
mento caratteristico del distacco-comprensione, e il “sarcasmo” e ancora in
una forma determinata, il “sarcasmo appassionato”.

Nei fondatori della filosofia della prassi si trova I’espressione piu alta, etica-
mente ed esteticamente, del sarcasmo appassionato. Di fronte alle credenze

17 Della Volpe, Aspectos de la estética en la obra de Gramsci, cit., 206.

8 Cfr. Jorgen Stender Clausen, Antonio Gramsci e il concetto di nazionale-popolare,
«Revue Romane», 8, 1973, 45-56.

19 Luciano Gruppi, El concepto de hegemonia en Gramsci, Ediciones de Cultura Popu-
lar, Citta di Messico 1978, 103.



166 Juan José Gomez Guliérrez

e illusioni popolari (credenza nella giustizia, nell’eguaglianza, nella fraterni-
ta, cioe negli elementi ideologici diffusi dalle tendenze democratiche eredi
della Rivoluzione francese), c¢’¢ un sarcasmo appassionatamente “positivo”,
creatore, progressivo: si capisce che non si vuol dileggiare il sentimento piu
intimo di quelle illusioni e credenze, ma la loro forma immediata, connesso a
un determinato mondo “perituro”, il puzzo di cadavere che trapela attraverso
il belletto umanitario dei professionisti degli “immortali principii”. Perché
esiste anche un sarcasmo di “destra”, che raramente ¢ appassionato, ma ¢
sempre “negativo”, scettico e distruttivo non solo della “forma” contingente,
ma del contenuto “umano” di quei sentimenti e credenze®.

Sempre dalla parte della critica, anche nei momenti della piu ac-
cesa affermazione politica, Gramsci ¢ in sé stesso un esempio di stile
sarcastico e demolitorio. Inoltre, Francesco De Sanctis, altro esempio
a cui si ispira, ha anch’egli lottato per «una alta cultura nazionale, in
opposizione ai vecchiumi di vario genere, retorica e gesuitismo»?'. Per
quanto riguarda i moderni, la sua attenzione si rivolge in gran parte a
Luigi Pirandello, «in cui prevale il valore culturale sul valore estetico»,
ma in modo originale, poiché la sua influenza:

E stata maggiore come “innovatore” del clima intellettuale che come creatore
di opere artistiche: ha contribuito molto piu dei futuristi a “deprovincializza-
re” I''uomo italiano, a suscitare un atteggiamento “critico” moderno in op-
posizione all’atteggiamento “melodrammatico” tradizionale e ottocentesco®.

Un esempio precedente ai Quaderni € 'interpretazione del futuri-
smo ne L’Ordine nuovo:

Cosa resta da fare? Nient’altro che distruggere la presente forma di civilta ...
distruggere gerarchie spirituali, pregiudizi, idoli, tradizioni irrigidite... i futu-
risti hanno avuto questa concezione nettamente rivoluzionaria, assolutamen-
te marxista... quando sostenevano i futuristi, i gruppi di operai dimostravano
di non spaventarsi della distruzione, ... questi operai sostenevano la storicita,
la possibilita di una cultura proletaria, creata dagli operai stessi®.

Ma nulla di tutto cio €, in realta, esteticamente rilevante, per quan-
to lodevole possa essere dal punto di vista dell'impegno sociale. Da qui
in poi, la valutazione nei Quaderni di altri esponenti modernisti, come

2026, 2300.

204, 426.

2 .09, 1196.

¥ Antonio Gramsci, Marinetti Rivoluzionario?, <L’Ordine Nuovo», 5 gennaio 1921.



Antonio Gramsci e Ueducazione artistica del subalterno 167

Strapaese, o delle riviste La voce e Lacerba, dipende da quanto siano
efficaci nella lotta contro il passatismo o il tradizionalismo culturale®.

3. La filosofia della prassi e Uidealismo

Marx pone come tema filosofico della modernita la scissione sto-
rico-sociale del pensiero di fronte alla sua unita razionale, cosi come
il paradosso dell’interesse politico implicito nel disinteresse oggettivo
che reclama. Tuttavia, come filosofia nuova, la filosofia della prassi, cosi
come Gramsci la concepiva, non € un discorso egemonico, poiché non
e sistematica. Si esprime in modo subalterno, attraverso I'idealismo fi-
losofico o un tipo di materialismo pseudofilosofico, ingenuo e dogma-
tico, che le sono inappropriati.

D’altra parte, il principio della saggezza e I'inizio del gioco egemo-
nico consistono primariamente nell’acquisire consapevolezza di sé e
della propria posizione nel mondo. Gramsci, come Croce, assimila la
concezione hegeliana della liberazione in termini di autoconoscenza
ed elevazione intellettuale, sulla quale applica una strategia marxista
di inversione materialista. Se la liberta ¢ ’autodeterminazione della co-
scienza, anche per Hegel I’autoconoscenza appare legata a una relazio-
ne soggettiva di dominazione. La dialettica del padrone e dello schiavo
nella Fenomenologia dello spirito descrive «il movimento duplicato» di due
autocoscienze che si pensano per sé attraverso il loro carattere dirigen-
te o subalterno; di due volonta antagonistiche che “devono elevare la
certezza di sé di essere per sé alla verita nell’altro e in sé stessa®.

Hegel realizza qui la riduzione delle relazioni umane a soggetti-tipo
collettivi intrappolati in uno schema formale di potere. Dalla raziona-
lizzazione della relazione risulta, come percepi Alexander Kojeve, che
la posizione subalterna dell’autocoscienza € contingente e potenzial-
mente reversibile nel movimento storico attraverso il quale essa si fa
per sé: «una condizione data, fissa e stabile, anche quella del padrone,
non puo essere esaustiva per ’esistenza umana»**. Lo schiavo prende
coscienza di sé nel timore del padrone, ma soprattutto nel lavoro, dove

# Cfr. “I nipotini del padre Bresciani” nei Quaderni per un’analisi delle riviste
culturali post-futuriste.

% Georg Wilhem Friedrich Hegel, Fenomenologia dello spirito, Bompiani, Milano
1970, § 178, 254.

% Alexander Kojeve, La dialéctica del amo y del esclavo en Hegel, La Pleyade, Buenos
Aires 1982, 11.



168 Juan José Gomez Guliérrez

stabilisce con la natura una relazione simile a quella che il padrone
stabilisce con lui, nel senso che nel prodotto reale oggettivo che ha
elaborato, lo schiavo prende coscienza della sua realta soggettiva.

Nel concettualizzare I’autodeterminazione del soggetto in termini
del potere di oggettivarsi nella storia, e dello schiavo come soggetto di
diritto al potere, il suo dominio potenziale, Hegel teorizza la societa
borghese, dove — come dice Gramsci — «tutti sono filosofi». Con cio,
invia I’antico regime e le sue gerarchie a ricevere i colpi, stabilendo un
programma di emancipazione attraverso I’'uguaglianza, ottenuta me-
diante il riconoscimento giuridico, che implica la razionalizzazione e
I’oggettivazione della direzione della produzione sociale secondo un
principio di empowerment della determinabilita, all’interno del quale
si situa la coscienza.

L’antagonismo di Hegel definisce ogni polo per il suo limite nell’al-
tro, ma, come tale, include qualcosa al di sopra della differenza che si
sovrappone alla dialettica del padrone e dello schiavo sotto forma di
astuzia della ragione. Cosi, mentre lo schiavo raggiunge 1’emancipa-
zione, mantiene intatto il principio di potere e dello Stato come nesso
tra lo spirito assoluto e il suo dispiegamento nella storia universale.
Quindi, uniformarlo al padrone significa annullare la sua possibilita di
liberazione, rinunciare a esprimere il senso della propria esistenza. La
dialettica del padrone e dello schiavo esprime, in realta, I’emergere di
un nuovo ciclo di espansione dello Stato e del potere, quando la tecno-
logia diventa strumento della spiritualizzazione della storia universale
mediante la standardizzazione e la gestione razionale delle relazioni
sociali per lo sfruttamento della natura e del proprio essere umano.

Se lo storicismo gramsciano parte dal fatto che «la filosofia della
prassi € connessa... alla concezione soggettiva della realta, in quanto
appunto la capovolge, spiegandola come fatto storico, come ‘soggetti-
vita storica di un gruppo sociale’», Hegel ¢, per Gramsci, «il precursore
teorico delle rivoluzioni liberali dell’Ottocento»; perché scopre nello
schiavo, attraverso la sua condizione di lavoratore dipendente, non un
principio immutabile, ma la condizione umana e il suo diritto, una
condizione umana che, tuttavia, Hegel riduce alla condizione borghe-
se del padrone. La dialettica del padrone e dello schiavo suppone, da
questa prospettiva, un esercizio di universalizzazione dell’esperienza
e della determinazione storica specifica della borghesia, attraverso un
«sofisma pseudo-storicistico» che giustifica ’educazione pubblica e la
coercizione delle “classi sottosviluppate” come elementi essenziali del-



Antonio Gramsci e Ueducazione artistica del subalterno 169

lo Stato?. In teoria, il processo conduce all’annullamento del servo,
ossia di colui che ¢ considerato come “polo immaturo” che, sebbene
lo sia, «¢ vicino all’elemento maturo»®. In pratica, Gramsci si attiene
al sarcasmo di Bertrando Spaventa: la servitu «¢ giustificata solo come
educazione e disciplina dell'uomo non ancora libero. Se H[egel] giu-
stamente ha detto che la servitu é la culla della liberta, lo ha ben inter-
pretato lo Spaventa, aggiungendo: ‘Ma la culla non ¢ la vita. Alcuni ci
vorrebbero sempre in culla’»*.

Nel mettere in discussione in questo modo la totalita sovrapposta
alla dialettica tra uguaglianza e disuguaglianza, direzione e subalterni-
ta, Gramsci lascia intravedere la possibilita di una societa senza classi
che, di per sé, appare solo come una mancanza installata nella pre-
sentazione del sapere (del processo di presa di coscienza) come su-
bordinato al potere. Infatti, nel contesto di una riflessione sulla con-
trapposizione all’interno della societa di gruppi teoricamente uguali
tra loro, ma praticamente disuguali tra di loro, non si puo trascurare
il pericolo di convertire la lotta per I’emancipazione del subalterno in
una universalizzazione positiva che, senza prospettiva di dissoluzione
della subalternita stessa, lo assimila al borghese e alla fine ritorna a una
versione burocratica dello stato etico hegeliano: tutti gli uomini sono
formalmente uguali, e il loro posto effettivo nella societa € contingente
e potenzialmente reversibile nel divenire storico.

Per quanto riguarda le donne, quando Carla Lonzi teorizza il fem-
minismo della differenza nel suo Sputiamo su Hegel, il gender oggettiva-
to «nella natura» appare precisamente come limite della dialettica del
padrone e del servo; la condizione femminile codificata dalla sua im-
penetrabilita teorica: «come immagine il cui livello significante ¢ una
ipotesi di altri»*. La propria identita ¢ subordinata alla riflessione del-
lo spirito come suo contrario. Se la ragione ¢ il sistema, e I’egemonia
si costruisce dotando a un discorso di coerenza e sistematicita, L.onzi
afferma che: «L’assioma che tutto cio che ¢ razionale ¢ reale riflette
la convinzione che I’astuzia della ragione non smettera di concordare
con il potere. E la dialettica ¢ il meccanismo che lascia continuamente

re

7 Cfr. Q, 973, 1061, 1368, 1370.

Q11,1368.

08, 2787.

" Carla Lonzi, Sputiamo su Hegel, Gammalibri, Milano 1982, 32.

re
3

o



170 Juan José Gomez Gutiérrez

aperta la strada a questa operazione»®'. Percio Lonzi non propone il ca-
rattere subalterno della donna dal punto di vista della sua integrazione
nel ciclo produttivo e dell'uguaglianza giuridica, ma mette in discussio-
ne il principio ideologico che sta alla base della dialettica del padrone
e dello schiavo, inteso come alienazione assoluta, naturale, che riporta
il problema dell’alienazione nella sua radicalita, dalla prospettiva di
una coscienza «che € per sé ma non ¢ ancora in sé»*, e avvia ab ovo il
movimento di emancipazione.

Quando Hegel propone I’egemonia in forma estrema, identifican-
do lo Stato come 'universale assoluto, elimina I'individuale, e i1 limiti
di questa universalita sono espressi dal soggetto annullato, alienato,
non riconosciuto e privo del potere di esternare in atti la sua deter-
minazione universale. Sebbene, come argomenta anche Judith Butler,
«]'universalita denoti cio che € identico in tutti, perde la sua identita
se non include tutti al suo interno»*. La volonta generale si presenta
come contraria alla volonta individuale e esiste a spese di quest’ultima.
L’io finisce ridotto a mera negativita; ¢ il terrore per I'io, la sua mor-
te. L’universalita che richiede la costante eliminazione del particolare.
Negare il gioco di dominio inscritto nella dialettica del padrone e del
servo significa storicizzarla, mostrare la futilita del desiderio di essere
padrone, e anche una radicale autoaffermazione del soggetto escluso,
la dislocazione tra il reale e la sua razionalita: «chi non appartiene alla
dialettica padrone-servo prende coscienza e introduce nel mondo il
soggetto imprevisto»**.

4. Egemonia e dislivelli della cultura

Nel 1949, Ernesto De Martino pubblico Intorno a una storia del mon-
do popolare subalterno, dove cercava di dimostrare che le societa non in-
dustrializzate, ma inestricabilmente legate ai centri economici, avevano
anch’esse lo status di soggetti storici € non meramente passivi. Cosi,
De Martino si sforzo di identificare le trasformazioni spontanee nella
cultura popolare del Sud, che non erano riducibili a un riflesso defor-
mato della cultura borghese, ma esprimevano una volonta autonoma

' Ibidem.

2 Hegel, Fenomenologia dello spirito, cit., § 178, 254.

% Butler, Laclau e Zizek, Contingency, Hegemony, Universality: Contemporary Dialogues
on the Left, Verso, Londra 2000, 23.

* Lonzi, Sputiamo su Hegel, cit., 57.



Antonio Gramsci e Ueducazione artistica del subalterno 171

e dinamica. Allo stesso tempo, amplio ’analisi di Gramsci dall’Italia
a un “mondo popolare” globale che «¢ ancora subalterno all’interno
delle singole nazioni egemoniche, e che ¢ subalterno altrove nei paesi
coloniali e semicoloniali controllati da queste nazioni»:

L’atteggiamento della “civilta euro-occidentale” nei confronti delle forme
culturali del mondo popolare subalterno, ossia dei popoli coloniali e semico-
loniali, e del proletariato lavoratore e contadino delle nazioni egemoniche,
riflette nel modo piu crudo i bisogni, gli interessi e — combinati a questo — la
limitazione umanistica della classe dominante, la borghesia®.

Gayatri Spivak dedica gran parte di Can the Subaltern Speak? a svi-
luppare una critica, in termini simili, della prospettiva borghese sulle
manifestazioni culturali subalterni. Seguendo Alcuni temi della questione
meridionale di Gramsci come «prefigurazione di una divisione interna-
zionale del lavoro», Spivak parte dalla tesi che la subalternita periferica
nel mondo post-industriale globalizzato, determinata dall’esternalizza-
zione e delocalizzazione delle fasi piu intensive del lavoro industriale,
non ha provocato un’espansione del consumo in grado di generare un
cambiamento di mentalita in direzione “urbana” e “moderna”, come
¢ avwenuto nel Nord globale. Piuttosto, il sistema assicura una forza
lavoro surplus permanente, essenziale per la sostenibilita del sistema
economico di un mondo diviso tra centri globalizzati culturalmente
avanzati e periferie globalizzate, con le loro societa statiche e tradizio-
naliste.

D’altra parte, Spivak sottolinea I'incapacita di Gramsci di liberarsi
dal suo pedagogismo elitario come principale limite della sua teoria
del subalterno: “La descrizione di Gramsci dello sviluppo graduale del
subalterno viene scombussolata quando la sua macrologia culturale ¢
operata, seppur lontanamente, dall’interferenza epistemica con le de-
finizioni legali e disciplinari che accompagnano il progetto imperiali-
sta”®. Secondo Spivak, la visione gramsciana condivide con la cultura
eurocentrica la violenza epistemica implicita nel razionalizzare il su-
balterno. Vale a dire, il tentativo di integrarli in un costrutto superio-
re, sia come soggetto definito, sia come “altro” con i diritti che questo
comporta. Nel suo argomento, utilizza la distinzione di Marx ne /1 18

» Ernesto De Martino, Intorno a una storia del mondo popolare subalterno, «Societa»
(5) 1949, 3, 411.

% Gayatri Chakravorti Spivak, “Can the Subaltern Speak?”. In C. Nelson e L.
Grossberg (eds), Marxism and the Interpretation of Culture, Macmillan, Londra 1988, 78.



172 Juan José Gomez Gutiérrez

Brumaio di Luigi Bonaparte tra “vertreten”, che in tedesco significa “rap-
presentazione” in termini egemonici, cioe¢ della certa sostituzione im-
plicita nel “parlare in nome di”, e “darstellen”, o rappresentazione in
termini fisici o meccanici, come in una fotografia. Tuttavia:

Affrontarli non significa rappresentarli (vertreten), ma imparare a rappre-
sentare (darstellen) noi stessi. Questo argomento ci porterebbe a una critica
di un’antropologia disciplinare e del rapporto tra pedagogia elementare e
formazione disciplinare... Il ‘soggetto’ ha una storia e il compito del soggetto
mondiale della conoscenza nel nostro momento storico ¢ resistere e criticare
il “riconoscimento” del Terzo Mondo attraverso I’“assimilazione™.

Conclusione

Gramsci mette in evidenza I'influenza di Croce nella sua convin-
zione che I'educazione del subalterno sia un compito di elevazione in-
tellettuale. Il gioco egemonico € un gioco di direzione e capacita di
convincere. Per questo € necessario dominare i concetti pit complessi,
le istanze piu elevate della cultura. Ma dalla prospettiva del materia-
lismo gramsciano, cio che arriva a dominare il subalterno non ¢ solo
la capacita di dirigere producendo argomenti razionali, ma anche il
saperci liberare dal dogma: I’atteggiamento vitale, terreno e scientifi-
co, secondo cui le nostre coscienze sono sovrastrutture, che le nostre
mappe cognitive, le nostre concezioni del mondo e di noi stessi, sono
produzioni storiche di secondo grado, con un obiettivo pratico.

In quanto esseri umani, ’arte ¢ una forma specifica di relazione
con il mondo; ma, in quanto subalterni, I’esercizio di delimitazione
concettuale tra estetica e politica che Gramsci compie, la radicale af-
fermazione dell’indipendenza del valore estetico rispetto al culturale,
inteso come produzione di rappresentazioni simboliche caratteristiche
del discorso egemonico, ha anche una dimensione politica. Nel senso
che ne deriva un corollario storicamente operativo che implica questio-
ni nodali rispetto alla relazione tra pratica e teoria e alla matrice stessa
della filosofia della prassi dove Gramsci posiziona il suo pensiero: at-
traverso I'esperienza estetica, I’arte autonoma, la politica si umanizza,
cio¢ appare come mera pratica terrena priva di passione, incapace di
sostenere convinzioni forti e verita totali.

57 Tvi, 84-88.



Salvatore Muscolino®

L’Incivilimento dell’womo tra speranza e formalismo.
Linattualita della prospettiva rosminiana

In un discorso tenuto alla Harvard University I'8 giugno del 1978,
Aleksandr Solzenicyn, premio Nobel per la letteratura nel 1970, tenne
un discorso che suscitdo molto clamore. Il pit famoso scrittore russo
nella seconda meta del Novecento, autore di libri fondamentali contro
il totalitarismo comunista come Arcipelago Gulag, pur criticando le atro-
cita del regime sovietico, in quella occasione avanzo una critica molto
severa verso il modello di sviluppo occidentale, critica che oggi appare
in tutto il suo carattere profetico.

Il problema dell’Occidente, per Solzenicyn, dipende dal tipo di esi-
stenza che avrebbe scelto e che lui definisce “giuridica”. Cosa intende
dire lo scrittore russo con questo aggettivo?

Il modello occidentale sarebbe basato sull’idea che il governo do-
vrebbe essere al servizio dei cittadini e che 'uvomo sulla Terra vuole
godere della liberta e raggiungere la felicita. Il progresso tecnico ed
economico, continua SolZenicyn, dovrebbe aiutare 'uvomo a vivere
un’esistenza agiata e quindi felice secondo i propri desideri o volonta
e, all’interno di questo modo di pensare, il “diritto” sarebbe diventato
lo strumento principale per regolare i rapporti tra gli uomini.

Tuttavia, col passare del tempo, ci si € resi conto di come ridurre
i rapporti tra gli uomini a rapporti giuridici faccia perdere qualcosa
di importante della nostra esistenza in quanto uomini. In modo assai
provocatorio, Solzenicyn commenta che il diritto ¢ troppo “freddo” e
“formale” per esercitare un’influenza benefica sulla societa:

Quando tutta la vita ¢ compenetrata da rapporti giuridici, egli scrive, si de-
termina un’atmosfera di mediocrita spirituale che soffoca i migliori slanci
dell’'uvomo»! e, addirittura, a partire da un certo livello di analisi dei problemi,

* Universita degli Studi di Palermo.
! Aleksandr Solzenicyn, Discorso alla Harvard University, in A. Solzenicyn, Il respiro
della coscienza. Saggi e interventi sulla vera liberta 1967-1974, Jaca Book, Milano 2015, 224.



174 Salvatore Muscolino

il pensiero giuridico impedirebbe di vedere le dimensioni reali e il senso degli
avvenimenti?.

Qualche anno prima, in alcune pagine del suo famoso volume in-
titolato Riflessioni sull'autorita e la sua crisi, Giuseppe Capograssi con-
frontandosi con I'essenza del pensiero moderno aveva osservato che
«]’etica moderna non ¢ altro che I’abolizione della speranza: 'uomo
e gia tutto quello che €, non ha avvenire, ha tutto quello che ha e puo
avere e il solo lavoro ¢ di attuare la infinita capacita della sua natura e
attuarla per sé, da sé, nella sua vita e nel suo mondo»°.

Il senso del passo appena citato si chiarisce ulteriormente poco
dopo quando Capograssi spiega che poiché

essere ¢ creare, la beatitudine per lo spirito che ¢ conoscenza ¢ nel conoscere
la creazione, ma poiché conoscenza ¢ creazione, la creazione ¢ la beatitudine
stessa, la vera felicita ¢ proprio questo spirito che crea continuamente se stes-
so, che cio¢ vive. La vera felicita ¢ vivere, semplicemente vivere: non naufraga-
re ma navigare in questo mare dell’essere»*.

A mio awviso, se si intrecciano le riflessioni di Solzenicyn sul diritto
liberale con quelle di Capograssi sull’essenza ultima del pensiero mo-
derno e sulle condizioni di vita e di pensiero dell’'uomo contempora-
neo si individua un possibile percorso all’interno della problematica
generale del nostro convegno.

Considerato che il tema in questione ¢ il rapporto tra “democra-
zia” e “incivilimento” e visto che larga parte della letteratura filosofica
piu recente parla di crisi della democrazia in riferimento agli effetti
dello sviluppo tecnologico, alla crisi dei valori... allora il contributo di
Rosmini sul tema dell’incivilimento potrebbe essere interessante nella
misura in cui esso si colloca in un momento particolare della storia eu-
ropea, ossia quello in cui prendono il sopravvento le ideologie liberali
e socialiste che diventeranno poi egemoni nel Novecento e che hanno
dato forma alla societa democratica contemporanea di cui SolZenicyn e
Capograssi hanno evidenziato alcuni importanti lati oscuri.

Scopo del mio contributo € mostrare come nel pensiero di Rosmini
vi sia la chiara percezione di come il “principio “cattolico” che egli di-

2 Cfr. ivi, 230.

> Giuseppe Capograssi, Riflessioni sull autorita e la sua crisi, in Capograssi, Opere, vol.
VI, 1, Giuffre, Milano 1959, 368.

* Ibidem.



L'Incivilimento dell'womo tra speranza e formalismo. L'inattualita della prospettiva rosminiana 175

fende nei suoi scritti sia in realta in conflitto con i filoni dominanti del
pensiero moderno e contemporaneo. Quando parlo di “principio cat-
tolico” intendo la specifica convinzione che il Cristianesimo (e in par-
ticolare il Cattolicesimo) costituiscano il vero fattore dell’incivilimento
del genere umano per cui tutto il suo progetto enciclopedico, dalla
concezione della storia al diritto, dalla morale all’antropologia, non
sarebbe compreso iuxta propria principia senza questa premessa.

Rosmini vive all’interno in un’epoca nella quale, seguendo le sug-
gestioni di Reinhart Koselleck, il senso storico, cioe la percezione del
mutamento, investe l'intera esperienza umana e nei suoi scritti si respi-
ra questo nuovo modo di pensare I’esperienza in eta moderna. Per
esempio, gia nella Politica prima, iniziata negli anni Venti, interrotta e
publicata postuma, Rosmini riflette sulle modalita in base alle quali le
societa umane mutano passando dallo stato “primitivo” a quello “civile”

Segnalo soltanto che in questo lavoro giovanile Rosmini ritiene che
la “civilizzazione”, utilizzo questo termine per semplicita, sia dovuta
allo sviluppo del principio “morale” a discapito di quello “fisico”. Nel
rapporto tra questi due elementi, costitutivi entrambi dell’uomo, si gio-
ca quello tra liberta e necessita: «La liberta, scrive Rosmini, ¢ I'opposto
della necessita. La necessita muove le forze senza scienza, la liberta le
muove con scienza e pero con scelta»’.

In realta il lavoro di ricostruzione del pensiero rosminiano sul tema
dell’incivilimento ¢ gia stato svolto sul piano storico-ricostruttivo e anche
su quello teoretico®. A me interessa piuttosto ragionare su come il fatto-
re “diritto” entri in gioco nella dinamica evolutiva della societa umana
visto che poi, negli scritti maturi, Rosmini considera la persona dell’uo-
mo il «diritto umano sussistente» e la “societa civile” come quella in
cui nelle famiglie e negli individui vi abbia «una certa quantita d’uso
d’intelligenza»". Vorrei, cio€, proporre qualche riflessione su cosa resta
oggi della triade rosminiana incivilimento-persona-intelligenza.

Per il Rosmini maturo, il grado di sviluppo della societa umana di-
pende dalla diffusione dell’intelligenza e cio dovrebbe coincidere con
la diffusione del “diritto”, cioe con la difesa della “persona”. Visto che
¢ noto a tutti come la filosofia del diritto e della politica rosminiana

> Antonio Rosmini, Politica prima, Citta Nuova, Roma 2003, 364.

% Cfr. Alberto Baggio, Incivilimento e storia filosofica nel pensiero di Antonio Rosmini,
Universita di Trento, Trento 2016.

7 Antonio Rosmini, Filosofia politica, Citta Nuova, Roma 1997, 273.



176 Salvatore Muscolino

ruoti attorno alla difesa della persona non mi soffermo su questi aspet-
ti arcinoti. Mi interessa invece concentrarmi sui motivi che spingono
Rosmini a contrapporsi alle varie ideologie politiche che ai suoi tempi
si andavano diffondendo e che, a suo avviso, avrebbero portato alla
crisi dell'uomo e quindi al fallimento di quel processo di incivilimento
etico-morale dell’essere umano iniziato grazie al contributo determi-
nante del Cristianesimo.

Perché quest’ultimo avrebbe avuto un ruolo fondamentale nel pro-
cesso di incivilimento del genere umano?

Se si osserva lo storia € evidente secondo Rosmini come il Cristiane-
simo sia stato il fattore di sviluppo fondamentale che ha fatto ampliare
al suo massimo grado quella “facolta di astrazione” che sola consente
all’'uomo di andare oltre la mera esperienza sensibile. La “facolta di
astrazione” ¢ quella che consente all’intelligenza di riflettere «sulle ra-
gioni degli esseri, cioe sulle qualita, sulle relazioni loro»®. Questa facol-
ta, in parte maturata gia con la nascita della filosofia in Grecia, viene
potenziata al massimo nel Cristianesimo il quale ha mostrato la vera
identita di Dio aprendo il cuore e la mente dell’'uomo ad una insaziabi-
lita, il termine ¢ di Rosmini, potenzialmente infinita:

In altri tempi, 'uomo poteva trovare qualche appagamento nella natura,
come in quella che aveva eccitato i suoi desideri, e determinata la vaga sua
idea di una felicita. Dopo Ciristo, la felicita naturale ¢ nulla al cuore cresciuto
degli uomini, che non trova sua quiete se non nel soprannaturale’.

La societa umana contagiata dal Cristianesimo diventa quindi una
societa dinamica, a differenza di quelle pagane, e 'uomo si scopre ti-
tolare di una dignita che le deriva dalla presenza del lume intellettivo
donato da Dio. Dal punto di vista rosminiano, allora, il grado di incivi-
limento o di progresso della societa si misura dal grado di tutela della
persona umana e della sua liberta.

Nel cimentarsi su questi temi, Rosmini mostra un’intelligenza ana-
litica e problematica che lo pone tra i grandi interpreti della Moder-
nita al pari di Hegel, Tocqueville o Marx. Poco fa ho qualificato la sua
posizione come “cattolica” in un senso molto specifico: nel senso, cioe,
in cui essa e irriducibile al Leitmotiv di fondo del pensiero moderno
che propongo di definire, seguendo Capograssi, come “principio del

8 Rosmini, Filosofia della politica, cit., 93.
9 Ivi, 456.



L'Incivilimento dell'womo tra speranza e formalismo. L'inattualita della prospettiva rosminiana 177

liberalismo”. In un articolo pubblicato il 1° novembre 1945, interve-
nendo nel dibattito sulla compatibilita di Cattolicesimo e liberalismo,
egli scriveva:

In sostanza il principio del liberalismo si riduce a questo: la vita &€ spontaneita
e molteplicita. Come tale deve essere vissuta, nella sua molteplice spontanei-
ta, nelle sue forme, dei suoi fini, dei suoi interessi umani. Ed € vissuta cosi,
quando si riconosce — e si conforma la pratica della convivenza a questa verita
— che vale per 'uvomo e la societa solo quello che € accettato liberamente e
liberamente voluto nella intima persuasione dell’individuo: quello che non ¢
accettato, che non ¢ voluto, che non penetra con libero consenso nella vita
dell’animo, ma € imposto, non vale [...] Coerentemente, lo Stato e ogni altra
forza storica deve accettare, prendere come suo principio costitutivo questo
rispetto della realta e dell’essere, e non mettersi in capo di imporre piani ar-
bitrari alla vita e alla storia...!’

La definizione del “principio del liberalismo” suggerita da Capo-
grassi € molto efficace perché consente di cogliere in profondita i le-
gami, spesso non immediatamente evidenti, tra le diverse ideologie
moderne ma soprattutto, come gia aveva intuito Rosmini, consente di
dividere il campo tra due opposte prese di posizione rispetto alla com-
plessita dell’esperienza umana e al valore della liberta. La prima ¢ quel-
la “cattolica” difesa da Rosmini che vede nella liberta il tratto distintivo
dell’essere umano ma che al tempo stesso la declina in senso “positivo™:
I’'uomo, secondo questa accezione positiva, ¢ libero soltanto se realizza
la sua essenza che puo essere pensata filosoficamente e religiosamente.
La seconda presa di posizione invece ¢ quella “liberale” che rifiuta una
visione univoca del bene e che affida all’individuo le scelte ultime rela-
tive alla sua vita. In questa seconda accezione, la liberta viene intesa in
senso meramente negativo e in contrasto con qualsiasi legge o autorita!
(la tipica concezione liberale che agisce in realta a patire da Hobbes su
tutte le ideologie politiche moderne)''.

Per Rosmini I'autentica dinamica di ¢ncivilimento della societa non
puo prescindere invece dall’oggettivita del bene e della verita per cui
la diffusione dello “spirito del liberalismo” in realta rappresenta un
pericolo per il progresso della societa perché finisce con I'appiattire

10" Giuseppe Capograssi, Liberali e cattolici, in G. Capograssi, Opere, cit., vol. VI, 110.
' Per questa distinzione tra liberta positiva e quella negativa cfr. Quentin Skinner,
A Third Concept of Liberty, «Proceeding of the British Academy», 117, 237-68.



178 Salvatore Muscolino

I’esistenza e le aspirazioni dell'uomo su una dimensione meramente
materiale e immanente.

Questa consapevolezza appare in tutta evidenza proprio quando
Rosmini si occupa dell’ambito del “diritto”. In linea con la tradizionale
posizione cattolica, Rosmini rifiuta il positivismo sociale, cioe la prospetti-
va in base alla quale la giuridicita si esaurisce nella volonta del legislato-
re o di colui che detiene il kratos. Per Rosmini non si puo separare il di-
ritto dalla Verita perché cio aprirebbe le porte al nichilismo giuridico,
esito problematico su cui alcuni studiosi oggi hanno attirato I’attenzio-
ne (penso agli studi di Natalino Irti). Il problema sollevato da Rosmini
¢ che la sfera sociale del diritto non puo essere indipendente da una
cornice piu generale che ¢ quella etico-religiosa che sola permette di
parlare di un reale processo di incivilimento, cioe di progresso morale.

Ed ¢ esattamente questo il punto di rottura di Rosmini rispetto ai
processi fondamentali della Modernita se la leggiamo, almeno, tramite
le categorie di Max Weber. Alla luce della descrizione weberiana del
processo di secolarizzazione, di cui il politeismo dei valori e la razio-
nalita strumentale ne costituiscono i due elementi piu significativi, €
difficile non riconoscere come si sia in presenza di una netta rottura
di quell’unita di giustizia, essere e verita su cui si basava la dottrina dei
trascendentali della tradizione cattolica che Rosmini prova a rilanciare.
L’esito nichilistico del diritto contemporaneo, dovuto alla riduzione
del diritto a tecnica di controllo sociale, e il risultato necessario della
dissociazione di giustizia ed essere che costituisce la premessa del for-
malismo giuridico contemporaneo.

Da questo punto di vista, agli occhi di Rosmini il principio democra-
tico della sovranita popolare, il principio liberale dell’autonomia del
soggetto o il principio collettivistico di stampo socialista rappresentano
tutte variazioni del “principio del liberalismo” descritto da Capograssi.

L’idea che I'uomo non debba essere sottoposto a logiche di domi-
nio attraversa infatti tutte le ideologie politiche della Modernita, le qua-
li immaginano i diversi scenari nei quali tale traguardo verra raggiunto.
Tuttavia, come Rosmini ha ben compreso, queste ideologie, ognuna a
proprio modo, considerano la Religione una componente fondamen-
tale di quella struttura di dominio da cui bisogna emancipare 'uomo
e quindi inevitabilmente le premesse descrittive e normative di que-
ste ideologie appaiono inconciliabili con il principio di autorita, con il
concetto di peccato originale...insomma con tutto cio che riguarda la
concezione cristiana e cattolica della vita.



L'Incivilimento dell'womo tra speranza e formalismo. L'inattualita della prospettiva rosminiana 179

Qualcuno potrebbe osservare che in realta la posizione rosminiana
rientra nella grande famiglia del cattolicesimo liberale come sostenuto
da molti studiosi di alto livello e cio proverebbe che Rosmini avrebbe in
realta accettato alcune istanze della Modernita politica, almeno nella
sua variante liberale.

In realta, immaginare che Rosmini possa assecondare una concezio-
ne della politica e del diritto in cui la religione venga ridotta a questio-
ne privata, come vorrebbe il liberalismo, ¢ fuorviante. Sebbene, infatti,
Rosmini non abbia in mente uno Stato teocratico nel senso che i suoi
cittadini siano obbligati a seguire un’unica concezione del bene, per
usare il lessico della filosofia politica contemporanea, cio non significa
affatto che egli condivida una posizione in cui la costruzione dello spa-
zio sociale, politico ed economico possa fare a meno della Verita da lui
identificata con il Cristianesimo. L’idea che si dia uno spazio neutrale
rispetto ai valori (soprattutto quelli religiosi) € del tutto estranea a Ro-
smini, anzi la contesta esplicitamente da un punto di vista sistematico.

Nella Filosofia del diritto, per esempio, egli chiarisce come la posizio-
ne di chi vede nella sanzione il qualificatore specifico del diritto pos-
sa funzionare soltanto se collegata ad un Dio legislatore: «Ella € cosa
troppo nota, scrive Rosmini, che la moralita non trova nella natura una
sanzione sufficiente: e che solamente i premi ed i castighi della vita
avvenire possono costituire una tale sanzione»'?. Tale premessa si inse-
risce con logica cristallina all’interno di una generale concezione filo-
sofica che si basa sul riconoscimento pratico degli enti, come principio
de’ doveri morali cio¢ dell’intera esistenza morale e giuridica umana'.

Nel caso specifico della liberta individuale, tema apparentemente
in comune con il liberalismo, nei suoi scritti non c¢’¢ alcuno spazio per
una visione della liberta individuale come arbitrio, una liberta, cioe,
che possa fare a meno di un riferimento alla Verita e alla Trascenden-
za. I processi di secolarizzazione descritti da Max Weber hanno fatto
trionfare invece una visione opposta a quella di Rosmini come pure
quella di coloro che oggi si definiscono cattolico-liberali, cattolico-de-
mocratici...

Di fronte a uno scenario culturale nel quale si € affermato il princi-
pio dell’autodeterminazione del soggetto, tutto il discorso di Rosmini
sui diritti dell’'uomo viene meno. Il radicamento della liberta dell’in-

'2° Antonio Rosmini, Filosofia del diritto, vol. VI, I, Padova, CEDAM, 1967, 97.
13 Cfr. ivi, 67 ss.



180 Salvatore Muscolino

dividuo all’interno di una cornice etico-religiosa ¢ una prospettiva del
tutto superata dalla riflessione giuridica contemporanea di stampo po-
sitivista da Kelsen in avanti la quale ha ridotto il fenomeno diritto alla
legge e/o alla volonta del legislatore. La circostanza per la quale il co-
stituzionalismo e la giurisprudenza del secondo dopoguerra facciano
riferimento ai diritti umani e alle varie carte e dichiarazioni emanate
a livello internazionale si fonda su deboli, anzi debolissime, premesse
ideologiche che, come ricordavo prima, hanno portato alcuni a teo-
rizzare appunto I’esaurimento nichilistico del fenomeno “diritto” una
volta che lo si sia sganciato da qualsiasi riferimento al Logos, alla Verita
o alla giustizia.

Il liberalismo classico, in fondo, si basava su alcune verita conside-
rate autoevidenti e cioeé che I’'uomo fosse dotato di diritti naturali quali
proprieta, liberta e vita. Ma cio funzionava in un contesto storico e
culturale profondamente diverso e molto meno complesso rispetto a
quello attuale. Come ha scritto con rammarico Capograssi

la tragedia dello spirito moderno & questa: quelle che sono le esigenze, le
necessita, le prospettive che il Cristianesimo ha aperto all’anima umana le ha
serbate tutte ma ha invece rigettato le conclusioni e le soluzioni che il Cristia-
nesimo dava ai problemi della vita'*.

Avviandomi alla conclusione di questo mio breve intervento, bi-
sogna ammettere che I’incivilimento di cui parlava Rosmini e legato al
Cristianesimo e non ¢ un caso che in un’epoca postcristiana come la
nostra in cui non si parla di incivilimento ma genericamente di “progres-
so”, quest’ultimo venga declinato essenzialmente da un punto di vista
immanente e a partire da un compiuto individualismo. Basti osservare
gli sviluppi recenti del dibattito bioetico in cui il principio dell’auto-
nomia del soggetto, in linea con la mutata sensibilita contemporanea,
¢ diventato predominante rispetto ad altri principi come quello della
sacralita della vita cui da sempre si € ispirata la tradizione cattolica.

Un ulteriore elemento che andrebbe approfondito sul piano filo-
sofico, ma non ¢ questa la sede, ¢ poi I'impatto decisivo che la tecnica
sta avendo sulla percezione e strutturazione della nostra esperienza di
esseri umani che ha reso ormai del tutto marginale nelle nostre so-
cieta democratiche gli ideali di vista cristiani e, in particolare, cattolici.
La retorica sui diritti umani considerati come un minimum etico o sul

" Capograssi, Riflessioni sull’autorita e la sua crisi, cit., 398.



L'Incivilimento dell'womo tra speranza e formalismo. Linattualita della prospettiva rosminiana 181

costituzionalismo come garanzia dei diritti su cui possono convergere
credenti e laici oggi mostra tutti i suoi limiti perché il “fatto del plura-
lismo”, come lo chiama John Rawls, é talmente dilagante e complesso
nelle sue incontrollabili conseguenze che la “giustizia” che dovrebbe
essere garantita dal “diritto” appare sempre piu un’illusione visto che
gli organi che dovrebbero tutelare sul piano giurisprudenziale i prin-
cipi fondamentali sembrano offrire il fianco alle accuse di essere stru-
mentali agli interessi particolari, siano essi di una maggioranza o di
una minoranza. Pochi anni fa, un ex giudice della Corte costituzionale
italiana, in un articolo molto interessante, ha proprio sottolineato il
rischio di certe tendenze ideologiche presenti nel dibattito giuridico e
giurisprudenziale italiano (ma in realta pit ampio!):

La costituzione dice quel che c’e scritto, non gia quel che oggi ci piacerebbe
che essa dicesse, sulla base di improbabili letture “dinamiche” [...] La Costi-
tuzione, insomma, non ¢ affatto, nonostante i fiumi di retorica sostengano il
contrario, un living document, che “sta al passo coi tempi”: come se i tempi, tra
I’altro, dovessero mutare sempre e solo di bene in meglio, in un incessante e
inarrestabile progresso dei diritti umani e collettivi'®.

Insomma, alla luce delle considerazioni che ho presentato mi sem-
bra di poter concludere ribadendo I'inattualita del pensiero di Rosmi-
ni sull’incivilimento nel senso che si tratta di una prospettiva filosofica
minoritaria che ¢ utile da studiare per comprendere le radici ideali del
nostro mondo.

Egli era fermamente convinto che I’ incivilimento del genere umano
fosse legato strettamente all’'universalismo del Cristianesimo di cui la
Chiesa cattolica deve dare testimonianza attraverso la storia influenzan-
do i costumi, la politica, il diritto, ’economia. Un Cristianesimo basato
su una prospettiva escatologica che, senza lasciare spazio a quello che
Rosmini definisce I’errore del perfettismo, mantiene in vita una precisa
distinzione tra il piano dell'immanenza e quello della trascendenza che
solo puo garantire un corretto concetto di incivilimento, di progresso...

Nulla a che vedere con i falsi universalismi professati dalle ideologie
a lui rivali, fossero anche quelle filantropiche dei vari Saint-Simon o
dei Constant di turno. Cosa rimane oggi di tutto questo? Lo scenario
della “morte di Dio” annunciato da Nietzsche o anche da Dostoevskij

% Nicolo Zanon, I rapporti tra Corte costituzionale e il legislatore alla luce di alcune
recenti tendenze giurisprudenziali, «Federalismi.it», (3/2021), 97-98.



182 Salvatore Muscolino

quando fa dire a uno dei suoi personaggi Se Dio non esiste, tutto e permesso
sembra in procinto di realizzarsi del tutto.

Oggi le collettivita e gli individui sempre piu riducono la felicita
al piacere, il diritto o la giustizia alla loro volonta. Senza dubbio, sul
piano materiale sono stati fatti straordinari passi avanti nel campo eco-
nomico, in quello medico-sanitario...tutti questi progressi pero non
sembrano aver creato quella societa razionale e giusta annunciata dalle
ideologie moderne. Sembra ancora lontana, anzi sempre piu lontana,
quella “riconciliazione” tra universale e particolare annunciata dalle
ideologie moderne.

Bisognerebbe domandarsi, allora, se nella cosiddetta crisi della de-
mocrazia che poi ¢é la crisi della “solidarieta sociale” di cui parlano i
sociologi non c’entri nulla la scomparsa di una dimensione religiosa,
in particolar modo quella cristiana nel caso dell’Occidente. Forse non
e proprio questo uno degli elementi fondamentali del nichilismo: I’as-
senza di speranza (virtu teologale)?

Rosmini ha intravisto questo scenario e lo ha contrastato con tut-
te le sue forze. Noi, come Europa o come Occidente, siamo chiamati
nell’era della post-globalizzazione e della post-cristianita, a misurarci
ancora una volta con lo stesso problema.



Claudia Giurintano”®

Charles Duveyrier e il modello razionale di educazione civica

1. Un discepolo di Enfantin

Cercando di aggiungere ai ricchi saggi, che precedono e seguono
queste pagine, un’ulteriore piccola tessera di quel composito mosai-
co di indagine storiografica in chiave contemporanea del concetto di
«incivilimento», mi soffermero su alcuni aspetti del pensiero del san-
simoniano Charles-Honoré-Constant Duveyrier! il cui progetto di fon-

* Universita degli Studi di Palermo.

! Duveyrier (Parigi 1803-1866) era figlio cadetto del barone Honoré-Nicol-
as-Marie e fratello di Honoré-Joseph, noto nella storia del teatro e della dramma-
turgia con lo pseudonimo di Mélesville. Il padre, avvocato e amico di Mirabeau,
fu imprigionato durante il Terrore e, come scrive Régnier, sotto il Direttorio
aveva fatto fortuna nelle forniture — approvvigionamento per conto dello Stato
di materiali di varia natura, derrate, servizi di manodopera — prima di sostenere
I’ascesa di Bonaparte. Primo presidente della Corte Imperiale, il padre fu de-
stituito durante la Restaurazione e divenne presidente del Consiglio di ammi-
nistrazione della Caisse hypothécaire con la direzione di Olinde Rodrigues e con
Barthélemy-Prosper Enfantin come cassiere. Avvocato come voleva la tradizione
familiare, ma anche librettista, Charles restera invece noto soprattutto come di-
scepolo di Enfantin che dopo lo “scisma” di Saint-Amand Bazard era divenuto
“Padre supremo” dei sansimoniani e capo della comunita di Ménilmontant, sciol-
ta a seguito della sentenza pronunciata dalla Corte d’Assise della Senna, nell’a-
gosto del 1832, per aver contravvenuto all’art. 291 del Codice penale che vietava
le riunioni con oltre venti partecipanti. Ad essere coinvolto nel processo fu lo
stesso Duveyrier, accusato di oltraggio alla morale pubblica e ai buoni costumi
per aver pubblicato il 12 gennaio 1832 sul «Globe» I'articolo De la femme sulla
liberazione della donna dall’oppressione maschile. La vita del sansimoniano di
Ménilmontant — con sveglia alle 5 del mattino e spegnimento delle luci alle 21.30
— seguiva un rigido ordine del giorno. Vi erano compiti pratici riguardanti I’or-
ganizzazione della vita comunitaria (chef de cuisine, service de table, jardiniers,
chef de I’habillement, mécanicien etc. etc.), e compiti riguardanti la formazione
dei nuovi sansimoniani. Alcuni furono destinati alla preghiera, all’insegnamen-
to, altri alla scrittura. Duveyrier, a cui fu assegnato il ruolo di chef de music, fu
incaricato di scrivere su «I’Organisateur» e «Le Globe». La classificazione nella
gerarchia, con la supremazia di Enfantin, si sviluppava per gradi. Nel marzo del



184 Claudia Giurintano

dazione di un Institut de Progrés social si colloca, nel contesto europeo
della seconda meta del XIX secolo, tra i tentativi di coniugare visione
teorica e attuazione pratica del perfezionamento delle classi pit umili,
per promuovere un processo educativo di civilizzazione e di sviluppo
morale attraverso la democrazia. E quanto emerge, in particolare, dal-
le pagine in appendice alle due conferenze tenute presso 1’ Association
Polytechnique nel luglio del 1865, nelle quali Duveyrier espose il suo
modello razionale di educazione civica con la finalita di emancipare
le classi piu disagiate, di innalzare gli ultimi dalla condizione di “sog-
getti” (subiecti) ad “associati”, attraverso una socializzazione dei saperi
che si nutre della modernizzazione della societa. Un nesso tra demo-
crazia ed educazione — per richiamare il titolo dell’importante opera
del maggiore pedagogista del Novecento John Dewey?® — che mira nella
proposta di Duveyrier alla piena partecipazione democratica degli in-
dividui, potenziati nella loro “capacita” dal processo educativo e dalla
sua funzione sociale.

Come aveva insegnato Saint-Simon, I'inadeguatezza della politica
moderna a fronteggiare le nuove sfide esigeva 'applicazione del me-
todo scientifico alla politica, che avrebbe promosso una nuova scienza
dell’organizzazione sociale che si sarebbe dovuta ispirare® al modello
industriale di gestione e amministrazione razionale, ma revisionando
e migliorando le condizioni fisiche e morali delle classi piu disagia-
te*. Con questa missione, nel gennaio del 1832, Duveyrier si reco in

1831 Enfantin pronuncio la “promozione” dei discepoli nei vari gradi (dal grado
preparatorio al terzo grado). Duveyrier fu posto alla direzione del secondo gra-
do. Cfr. Philippe Régnier, Duveyrier Honoré Constant Charles, in Le Dictionnaire bio-
graphique Maitron Mouvement Ouvrier, Mouvement social, https://maitron.fr/spip.
phprarticle30604 (sito consultato nel luglio 2023); Henri-René D’Allemagne, Les
Saint-Simoniens 1827-1837, préface de Sébastien Charléty, Librairie Grund, Paris
1930, 104; 273-274. Sul processo ai sansimoniani cfr. Religion Saint-Simonnienne.
Proces en la Cour d’Assise de la Seine les 27 et 28 aout 1832, a la librairie Saint-
Simonienne, Johanneau, Paris 1832.

? Per una sintesi critica del contributo di Dewey si veda Massimiliano Fiorucci
e Gennaro Lopez (a cura di), John Dewey e la pedagogia democratica del *900, RomaTre
Press, Roma 2017 (in particolare la seconda parte dedicata ai diritti e cittadinanza).

* Pierre Rosanvallon, Le modele politique francaise. La société civile contre le jacobinisme
de 1789 a nos jours, Editions du Seuil, Paris 2004, 215.

* Silvia Rota Ghibaudi, I socialismo “utopistico”, in Storia delle idee politiche, economi-
che e sociali, diretta da L. Firpo, Vol. V, L'eta della Rivoluzione industriale, Utet, Torino
ristampa 1997, 148.



Charles Duveyrier e il modello razionale di educazione civica 185

Inghilterra, insieme al grecista e geografo Gustave d’Eichthal (anche
lui residente a Ménilmontant), per indirizzare alla popolazione un ap-
pello a favore dell’unione tra i due Paesi. In una lettera au Pere Supreme
Enfantin, del 26 gennaio, pubblicata il 4 febbraio nella prima pagina
del «Globe», informando del lavoro di propaganda, dei loro incontri
con John Stuart Mill, Robert Owen e Daniel O’Connell — che testimo-
niavano a loro dire I'assenza in Inghilterra di «antipatie nazionali e
religiose» —, 1 due “apostoli” scrissero: «Depuis notre arrivée ici nous
avons vu beaucoup d’amis. Ceux qui, de Londres, avaient jugé la mis-
sion inopportune sont complétement revenus de cette idée». Tuttavia,
questo ottimismo dovette presto lasciare il posto alla constatazione che
il loro progetto di emancipazione delle classi povere, che da Manche-
ster avrebbe dovuto diffondersi in tutta I'Inghilterra, si sarebbe scontra-
to con una fredda accoglienza. Nella lettera del 10 febbraio a Enfantin,
Duveyrier prendeva atto che: «Les classes élevée — come avevano ama-
ramente riferito gli “amici” inglesi — sont sans pitié, sans intérét pour
I'amélioration des classes pauvres»’.

Nel 1843, il matrimonio con una cattolica inglese offri a Duveyrier
I’occasione di un nuovo soggiorno in Inghilterra che gli avrebbe
consentito di entrare in contatto con il duca di Bordeaux, Henri
d’Artois (conte de Chambord), in esilio, e di sollecitare i legittimisti a
un’alleanza con il movimento socialista contro la borghesia orleanista.
Con la proclamazione della Seconda Repubblica, fu chiamato da
Louis Blanc nella Commission du gouvernement pour les travailleurs e con
la nascita del Secondo Impero si impegno per influenzare la politica
interna ed estera di Luigi Napoleone secondo lo spirito industrialista,
sociale e pacifista dei sansimoniani®. E d’altra parte, ¢ noto che Luigi
Napoleone fosse stato “iniziato” al sansimonismo dall’ex allievo
dell’Ecole Polytechnique Narcisse Viellard, precettore di suo fratello. 1l
futuro “Principe presidente”, si era lasciato sedurre da quella dottrina
condividendo con Duveyrier, Enfantin e Bazard l'opposizione alla
monarchiaorleanista e ’ambizione di edificare unasocieta pit armonica
che conciliasse, come scrive Pierre Milza, «autorité et modernité,
hiérarchie et partage des fruits de la croissance, enrichissement de la
nation et souci d’améliorer le sort de la classe “industrieuse”»".

® La lettera ¢ riprodotta in: D’Allemagne, Les Saint-Simoniens, cit., 156.
% Régnier, Duveyrier Honoré Constant Charles, cit.
7 Pierre Milza, Napoléon III, Perrin, Paris 2004, 386.



186 Claudia Giurintano

2. Riorganizzazione sociale e competenze

L’influenza della scuola sansimoniana avrebbe inciso profonda-
mente in Duveyrier sullo sviluppo dell’idea che prendendo atto del
fallimento della Rivoluzione francese si dovesse organizzare la societa
attraverso un mutamento dell’opinione pubblica e un rigoroso piano
educativo. Con queste convinzioni collaboro attivamente al «Globe»®,
importante strumento di propaganda del sansimonismo con 1’obietti-
vo di avviare una nuova organizzazione economico-sociale attraverso il
rifiuto della violenza e una partecipazione responsabile che respingeva
il potere politico tradizionale.

Nessuna riorganizzazione della societa avrebbe potuto produrre
esiti autenticamente rivoluzionari se non fosse stata supportata da un
rinnovamento della mentalita degli individui. Una collocazione, que-
sta, tra i teorici della riorganizzazione sociale, per usare la distinzione
di Silvia Rota Ghibaudi, piuttosto che tra i teorici dell’azione per la
conquista del potere politico’, — come Babeuf, Buonarroti o Blanqui
— disponibili alle attivita cospirative dopo il fallimento del 93, frutto
dell’'impreparazione organizzativa'’.

Duveyrier aveva iniziato a occuparsi di questioni politico-istituzio-
nali sin dal 1828 nel saggio Essai sur le corps électoral selon la Charte, ap-
parso in apertura al volume, curato dal padre, Histoire des électeurs de
Paris e nel quale il giovane avvocato, cogliendo il ruolo svolto dalla
charte octroyée del 1814 nel rinnovamento del sistema della rappresen-
tanza, aveva identificato nel corpo elettorale la rappresentanza della
nazione in quanto depositario unico del potere del popolo trasmesso
ai deputati attraverso le elezioni e il mandato. Negli anni della mo-
narchia orleanista, Duveyrier continuo ad approfondire questi temi,
partecipando, con i suoi saggi, al dibattito politico. Nel 1842 nel saggio
La Pairie dans ses rapports avec la situation politique", contro la proposta
del nuovo giornale «La Législature» di ripristinare I’ereditarieta nella
Camera dei Pari per bloccare il processo di borghesizzazione promosso
dopo il 1830, affermo con forza la necessita dell’equilibrio sinergico,

8 Siveda Guy Thuillier, Les “Lettres politiques” de Charles Duveyrier et I’Ecole Nationale
d’Administration, in «<Revue administrative», 19°Année, n. 112, Juillet-Aotit 1966, 369.

 Rota Ghibaudi, 1l socialismo “utopistico”, cit., 127-131.

10 Tvi, 134.

" Charles Duveyrier, La Pairie dans ses rapports avec la situation politique; son principe,
ses ressources, son avenir, A. Guyot Imprimeur du Rois, Paris 1842, 1-2.



Charles Duveyrier e il modello razionale di educazione civica 187

la pari dignita e considerazione tra le due Camere'?. Registrava, infatti,
nell’assenza di un bilanciamento e di un sistema di pesi e contrappesi,
un atteggiamento di “anarchia” che aveva finito per dominare nella Ca-
mera dei deputati. Uno sbilanciamento che nuoceva al lavoro e all’in-
teresse del Parlamento nel quale la Camera dei Pari mostrava di aver
abdicato a esclusivo vantaggio della Camera elettiva.

Nello stesso saggio consacrato alla Camera alta, Duveyrier dedico
alcune riflessioni al tema dell’istruzione dei funzionari statali. Le Scuole
speciali erano la piu bella applicazione, come egli chiariva, del principio
di uguaglianza perché aprivano I’accesso senza favoritismi o privilegi di
nascita'® e ammettevano i candidati attraverso un esame e un concorso
in ingresso e al termine del percorso di formazione. Una disposizione
che egli stesso definiva “liberale” e che andava applicata a tutti i dipen-
denti pubblici. Coerentemente con queste considerazioni preliminari,
nel 1843, in una lettera indirizzata al barone Prosper de Barante, am-
basciatore a San Pietroburgo', Duveyrier illustro un progetto di Ecole
centrale des fonctions civiles per la formazione della gerarchia delle funzio-
ni pubbliche, per la selezione delle capacita a beneficio della nazione.
L Ecole centrale’, nella proposta di Duveyrier, appariva come un comple-
tamento dell’Ecole Polytechnique, incaricata della formazione del perso-
nale riguardante i lavori pubblici. Rispetto a quest’ultima, I'istituzione
proposta da Duveyrier avrebbe dovuto occuparsi della formazione dei
funzionari civili incaricati del governo propriamente detto cioe¢ dell’a-
zione dello Stato sugli individui. Tra i loro compiti egli segnalava: «En-
tretenir de bons rapports entre toutes les classes et toutes le croyances
de la société, assurer a chacun la jouissance des droits constitutionnels
et civils, servir d’intermédiaire aux réclamations du public et aux pres-
criptions du pouvoir, assurer salubrité publique, protéger et associer les
travailleurs de toutes les conditions et de toutes les industries». Se 1’ Ecole
Polytechnique aveva contribuito ai progressi delle scienze esatte, 1’ Ecole

12 Tvi, 26.

3 Tvi, 16.

" Cfr. Charles Duveyrier, Vingtiéme Lettre. A M. De Barante, Ambassadeur
Saint-Pétersbourg, in Lettres Politiques, tome second, Beck éditeur, Paris 1843, 197-
252.

!5 In una nota Duveyrier specifica che la denominazione Ecole administrative et di-
plomatique era stata esclusa perché non comprendente ’ambito giudiziario e finanzia-
rio che invece I’espressione Ecole centrale des Jfonctions civiles richiamava.



188 Claudia Giurintano

centrale'® sarebbe stata artefice dello sviluppo delle scienze umane, rista-
bilendo la giusta armonia tra le due tipologie di scienze. Essa avrebbe
contribuito a trasmettere ai giovani una piu chiara idea dei diritti e dei
doveri di ciascuno, creando al tempo stesso le premesse per una con-
seguente influenza sull’Universita, e fornendo i funzionari dei diparti-
menti Affari Esteri, Interni, Finanze, Giustizia e Commercio'’. Gli altri
Ministeri, infatti, potevano contare su altre Scuole di specializzazione: il
Ministero dell’istruzione pubblica poteva formare i docenti per il tramite
della Scuola Normale; il Ministero dei lavori pubblici si avvaleva, per la
formazione degli ingegneri, della Scuola dei ponti e carreggiate e della
Scuola delle miniere; il Ministero della Marina ricorreva alla Scuola na-
vale e alla Scuola delle costruzioni marittime e il Ministero della guerra
alla scuola Politecnica, alla Scuola dello Stato Maggiore, del genio, arti-
glieria etc. etc.”® La nuova Scuola, che non avrebbe dovuto accasermare
gli allievi, sarebbe stata associata agli altri Ministeri non legati a Scuole
specialistiche per formare impiegati di tutte le amministrazioni centra-
li, degli uffici, della prefettura della Senna e della prefettura di polizia,
addetti di ambasciate, segretari di cancelleria, consiglieri di prefetture e
sottoprefetti, giudici supplenti, sostituti procuratori del re e uditori della
seconda classe al Consiglio di Stato, impiegati alle intendenze dell’eser-
cito e della marina'. Come antecedente storico della Scuola centrale,
Duveyrier individuava le riforme di Federico Guglielmo I che aveva in-
trodotto alcune cattedre per I'insegnamento delle scienze riguardanti il
cameralismo (economia rurale e forestale, sfruttamento delle miniere,
tecnologia, commercio, organizzazione amministrativa dello Stato), pre-
paratorie alle funzioni amministrative®. Al perfezionamento di queste
ultime si era ormai aggiunta I’economia politica che aveva svolto un im-
portante ruolo. Nelle Universita come quelle della Baviera e di Tubinga
era stata istituita una Facolta di Scienze camerali con corsi di studi trien-
nali riguardanti la matematica, le scienze naturali, economia domestica
ed economia politica, diritto naturale e delle genti, statistica e storia®'.

16 11 sistema delle Scuole era preferibile in un Paese come la Francia perché piu
consono alle istituzioni che tendevano a centralizzare nella capitale tutti i servizi non
solo diplomatici, ma anche amministrativi e finanziari. Ivi, 198 nota 1.

17 Tvi, 215.

18 Tvi, 216.

9 Tvi, 217-218.

20 Tvi, 200.

2 Tvi, 200-201.



Charles Duveyrier e il modello razionale di educazione civica 189

Questa struttura era stata poi ripresa in Belgio e in Russia (Scuola impe-
riale di diritto di San Pietroburgo). In Francia I'insegnamento speciale
dei giovani funzionari amministrativi non aveva suscitato una pari atten-
zione. Solo Louis-Antoine Macarel, professore di diritto e consigliere di
Stato, e Napoleone I avevano compreso la necessita di colmare la lacuna.
Macarel, infatti, aveva promosso una sesta facolta, di Scienze amministra-
tive e politiche, oltre a quelle gia esistenti di diritto, medicina, lettere,
scienze, teologia, mentre Napoleone, con il suo decreto del 1809, aveva
comunque dato I’avwio a un’organizzazione del Consiglio di Stato con
la distribuzione di 160 uditori dai quali sarebbero usciti i pit eminenti
uomini di Stato®. Rispetto a questi precedenti, o embrioni di precedenti,
Duveyrier riteneva che il progetto di una Scuola centrale fosse da preferi-
re a una facolta universitaria che, a suo avviso, era indirizzata alla forma-
zione di professioni esterne al governo e non aveva tra i suoi principali
obiettivi la formazione di funzionari dello Stato.

Per svolgere questo ruolo, egli segnalava alcune indispensabili di-
scipline. Bisognava innanzitutto mettere da parte le “lingue morte”
e incrementare lo sviluppo di corsi di diritto nazionale in riferimen-
to alle sue applicazioni amministrative (legislazione civile, criminale,
commerciale e costituzioni comparate); la storia dei negoziati interna-
zionali post Vestfalia; sistemi di protocollo, cancellerie, genealogie no-
biliari e reali; 'amministrazione (meccanismi, gerarchie, giurisdizione,
rapporti con i consigli elettivi e le due Camere del Parlamento; somi-
glianze e differenze con i sistemi inglese, russo, prussiano e america-
no); processi industriali e culturali francesi ed esteri; lo Stato generale
delle scienze e delle arti, storia dei loro progressi; geografia politica e
commerciale; economia pubblica (sistemi monetari e del credito; te-
oria generale degli scambi, nozioni di statistica)**. L’attenzione per le
discipline storiche e geografiche, tra le altre, testimonia l'interesse di
Duveyrier per quegli ambiti del sapere che, come avrebbe osservato
Dewey, aumentano «la nostra capacita di inquadrare le nostre proprie
azioni nelle loro connessioni di tempo e luogo»** consentendo di esse-
re consapevoli della nostra stessa cittadinanza.

2 Ivi, 202-203.

# Ivi, 229-230.

# John Dewey, Democrazia e educazione, a cura di A. Granese, La Nuova Italia, Fi-
renze 1992, 262-263.



190 Claudia Giurintano

Duveyrier affidava a una commissione il compito di fissare i criteri
degli esami selettivi in ingresso e in uscita. Le conoscenze preliminari di
accesso sarebbero state incentrate in ambito linguistico (lingua france-
se e tedesca), geografia, storia, matematica di base, codice civile, codice
penale, codice del commercio®. Contro una progressione di carriera
fondata sull’anzianita di servizio, egli proponeva innanzitutto I'inseri-
mento immediato dei diplomati in un tirocinio formativo da svolgersi
nel ministero di loro preferenza®. Un periodo di stage — che Duveyrier
paragonava a un noviziato — che avrebbe dovuto non solo affinare le
competenze, ma approfondire il grado di istruzione, intelligenza e abi-
lita degli allievi che al termine del periodo sarebbero stati inviati in tut-
te le parti del mondo presso ambasciate, consolati, Consiglio di Stato,
prefetture, Corte dei Conti, Corti giudiziarie e Intendenze?.

I due ambiti di istruzione, amministrativa e pubblica, testimonia-
vano l'opportunita di distribuire le competenze tra Camera dei Pari e
Camera elettiva. Nel caso, ad esempio, della legge sulle scuole secon-
darie, liberta di insegnamento, scuole professionali, commercio, indu-
stria, I'iniziativa sarebbe stata della Camera dei deputati. Viceversa, per
I’istruzione finalizzata a preparare le carriere della Pubblica Ammini-
strazione (l’organizzazione della Scuola Amministrativa, finanziaria o
diplomatica), I'iniziativa sarebbe stata della Camera dei Pari. Nella di-
stribuzione delle differenti competenze tra le due Camere, Duveyrier
riteneva giusto che la Camera elettiva si occupasse del budget, della
revisione delle tariffe, dei trattati commerciali, di tutte le misure finan-
ziarie. Alla Paria, invece, attribuiva questioni di ordine e previdenza,
come nel caso della realizzazione dell’istituzione di una Caisse générale
de retraite pour les travailleurs invalides per la quale erano richieste cono-
scenze pratiche ed esperienza amministrativa. A questa stessa Camera
andavano attribuite questioni di governo, di organizzazione ammini-
strativa riguardanti, ad esempio, I’Algeria, la scelta dei migliori sistemi
di lavori pubblici, riscossione delle imposte, amministrazione della giu-
stizia, aspetti che dovevano tener conto delle tradizioni e abitudini dei
coloni e degli indigeni. Acutamente, Duveyrier segnalava I’esigenza, in
tale ambito, di superare pregiudizi e opposizioni, spesso prodotti da
difficolta di comunicazione e incomprensioni. Per questo attribuiva ai

# Duveyrier, Vingtiéme Lettre. A M. De Barante, cit., 232.
% Tvi, 213-215.
27 Tvi, 236, 247.



Charles Duveyrier e il modello razionale di educazione civica 191

Pari anche il compito di implementare un sistema di diffusione della
lingua francese tra gli arabi, e dello studio dell’arabo e del Corano tra
i funzionari francesi. Anzi, egli giudicava questo sforzo particolarmen-
te importante, ma anche scarsamente incoraggiato, con il rischio di
non superare |’«antipathie mutuelle des indigenes et de Francais»*.
E dibatteva: «Le jour ou la Pairie s’occuperait d’appliquer le systéme
des examens et des concours a toutes les administrations, ou elle dis-
cuterait les bases d’une école financiére, d’une école administrative,
d’une école diplomatique, n’est-il pas probable en effet que ce jour-la
la Chambre des Députés serait entrainée a s’occuper d’un bon systeme
d’éducation professionnelle appliquée a toutes les branches des arts,
de I'industrie, de 'agriculture et du commerce?»%.

3. Educazione e civilizzazione

119 e il 16 luglio del 1865, presso I’ Association Polytechnique Duveyrier
fu invitato dall’ingegnere Auguste Perdonnet, direttore dell’ Ecole Cen-
trale des Arts et Manufactures, a tenere due conferenze. Il tema, sulla
civilizzazione® e la democrazia francese, gli consentiva, ancora una vol-
ta, di chiedere una riforma della societa che affidasse alle gerarchie
I’iniziale opera riorganizzativa dalla quale le classi pit umili avrebbero
tratto beneficio.

L’argomento prescelto da Duveyrier era sollecitato dalle dolorose
condizioni che avevano accompagnato le conquiste dell’industria mo-
derna e della produzione di beni, estrinsecazione della vita civilizzata.
Era necessaria una piu ampia estensione dell’insegnamento popolare
per offrire — contro lo stato di ignoranza e di inesperienza — quel per-
fezionamento raggiungibile attraverso I'introduzione di programmi e
metodi di insegnamento che andassero oltre la semplice istruzione ge-
nerale e professionale. Il termine civilizzazione nasceva in un preciso

% Duveyrier, La Pairie, cit., 31.

% Ivi, 35.

% 11 termine circolo nella lingua italiana con la traduzione di incivilimento grazie
a Pietro Verri per indicare, come scrive Francesca Sofia, il «cammino impervio, ma
possibile, che si apriva di fronte agli uomini di buona volonta rischiarati dalla ragione
ed emancipati da qualsiasi disegno divino». Francesca Sofia, Progresso/incivilimento, in
Alberto Mario Banti, et alii (a cura di), Atlante culturale del Risorgimento. Lessico del lin-
guaggio politico dal Settecento all’Unita, Laterza, Roma-Bari 2015, 33 edizione digitale.



192 Claudia Giurintano

contesto influenzato dall’affermazione della scienza sperimentale chia-
mata anche ad affrontare la riforma della societa.

Duveyrier riteneva fondamentale una corretta conoscenza delle leg-
gi che presiedono la nascita della civilizzazione affinché ciascuno po-
tesse andare oltre gli stretti margini degli interessi personali per il com-
pimento dei doveri pubblici e privati. Con lo spirito di chi desiderava
agire con un alto senso di dovere, il relatore riteneva utile esporre al
pubblico i primi risultati delle ricerche da lui condotte, per evidenziare
gli aspetti morali con cui la civilizzazione doveva essere identificata. Du-
veyrier partiva da alcune idee preliminari. Certamente i beni prodotti
dalla vita civilizzata avevano causato sofferenze, privazioni che erano
state pagate da gran parte della popolazione. Un numero spaventoso
di vittime e di infortuni che, secondo il relatore, si sarebbe arrestato, o
almeno ridotto, solo accelerando il cammino verso la civilizzazione®'.
I dati statistici non oscuravano i benefici prodotti dal progresso scien-
tifico — testimoniato dalla costruzione di ferrovie e dalla navigazione a
vapore — che avrebbe migliorato le condizioni degli individui, determi-
nando un innalzamento della speranza di vita grazie anche alla creazio-
ne di istituti di educazione generale e professionale. Per raggiungere
questo scopo occorreva un’energica propaganda dell’idea morale della
civilizzazione attraverso strumenti gia sperimentati, come le letture e
le riunioni pubbliche, ma che solo con la creazione di un’associazio-
ne avrebbero potuto essere veramente utili. Le letture e gli incontri
sarebbero stati gratuiti ed estesi a tutte le localita della Francia. Per far
fronte alle spese di questi incontri decentrati nelle piu sperdute zone
del Paese, I’associazione sarebbe stata autorizzata a ricevere contributi,
donazioni e lasciti.

La parola civilizzazione era ancora oscura®™ perché in uso solo
nell’ultimo secolo. Il concetto era assente nel “manifesto” della cultura
illuministica, nell’ Encyclopédie di Diderot e D’Alembert, nella quale era
presente solo il verbo civiliser che tuttavia non poteva considerarsi una
testimonianza della nascita dell’idea di civilizzazione. Il verbo civiliser
era difatti definito con il significato giuridico di rendere civile un’azio-

' Charles Duveyrier, La civilisation et la démocratie francaise. Deux conférences suivies
d’un projet de fondation d’Institut de Progres social, Aux Bureaux de I’Encyclopédie, Paris
1865, 5.

2 Ivi, 22.



Charles Duveyrier e il modello razionale di educazione civica 199

ne giudiziaria che precedentemente era criminale®, voce redatta da un
procuratore di Chatelet. In qualche raro scritto di Voltaire e di Turgot,
Duveyrier rintracciava la prima circolazione del termine. In particola-
re, era stato a suo dire Turgot, nella sua Esquisse d’un plan de Géographie
politique, a introdurne 1'uso. Ma né Rousseau, né Montesquieu, né D’A-
lembert o Diderot ne avevano utilizzato il sostantivo. Rare tracce erano
presenti in Mirabeau e nella postuma Esquisse d’un tableaw historique des
progres de lesprit humain di Condorcet nella quale 'uomo finalmente
libero da tutti i residui istituzionali avrebbe soddisfatto i propri deside-
ri attraverso la produzione di manufatti che, in un processo illimitato,
avrebbero creato nuovi desideri, crescita e benessere. Altri riferimen-
ti, Duveryrier li rintracciava in Constantin-Francois de Chasseboeuf de
Volney nelle sue Lecons d’histoire tenute alla Scuola normale nell’anno
III. Qui, Volney aveva chiuso il suo corso chiedendosi a quale stadio di
civilta si poteva stimare fosse giunto il genere umano®. L’interruzione
delle lezioni nel contesto politico dell’anno III non aveva consentito al
filosofo e orientalista francese di dare una risposta a quell’interrogativo
che dimostrava come Condorcet, Mirabeau e Volney costituissero un’ec-
cezione rispetto agli uomini della Rivoluzione che non ne avevano fatto
uso, né nei giornali, né nei documenti e rapporti delle assemblee tra il
1789 e i1 1799. Solo il 26 dicembre del 1799 Bonaparte avrebbe inserito
il termine in un documento indirizzato al re d’Inghilterra per presen-
tare una proposta di pace che facendo appello «au génie de la civilisa-
tion» rivendicava la consapevolezza che le sorti delle nazioni civilizzate
dipendessero dalla fine di una guerra che toccava il mondo intero.

Per la circolazione e 'approfondimento del termine si dovettero
attendere i primi decenni del XIX secolo. Il maggior contributo si sa-
rebbe avuto con Francois Guizot che con le sue ricerche storiche nel
1826, nel discorso preliminare all’Encyclopédie progressive, ou Collection
de traités sur Uhistoire, l¢tat actuel, e nel 1828 nei suoi corsi di lezioni,
sulla scia di Volney, avrebbe approfondito il tema della civilizzazione in
Europa e in Francia. A lui Duveyrier riconosceva il merito di aver avvia-

» «Civiliser une affaire, signifie recevoir un accusé en proces ordinaire, ou rendre
civil un procés qui s’instruisoit auparavant comme criminel». Civiliser; in Encyclopédie,
ou Dictionnaire raisonné des Sciences, des arts et des métiers, 111, 1753, 497 adesso anche
online al link http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/article/v3-1047-0/
(consultato il 15 settembre 2024).

** Duveyrier, La civilisation, cit., 25.



194 Claudia Giurintano

to un percorso che sarebbe stato continuato da studiosi come Henry
Thomas Buckle in Inghilterra (autore di History of civilization in England
1857-61) e Hippolyte Taine in Francia. Per Guizot — capo dei liberali
dottrinari che con Saint-Simon aveva difeso I'idea di una rappresentan-
za capacitaria® — la civilizzazione andava intesa come complesso delle
tendenze dell’'umanita rivolte al bene, come unione dei beni morali
e materiali**. Nel corso di storia moderna — il primo tomo pubblicato
con il titolo Histoire générale de la civilisation en Europe depuis la chule de
UEmpire romain jusqu’a la Révolution francaise, e gli altri cinque con il
titolo Histoire de la civilisation en France depuis la chute de UEmpire romain
Jusqu’en 1789% — tenuto alla Sorbona, Guizot aveva descritto la Francia
come il focolaio della variegata civilta europea, caratterizzata dalla coe-
sistenza di forme di organizzazione sociale differenti. La civilta era pre-
sentata come lo sviluppo sinergico tra condizioni sociali e intellettuali,
il perfezionamento della societa e dell’'umanita, «vale a dire — come
spiega Federico Chabod nel suo ormai classico Storia dell’idea di Furopa
—lo sviluppo delle condizioni esteriori e generali, e quello della natura
interiore, personale dell'uomo»*. Una sinergia che aveva prodotto in
Francia la forma piu completa di civilta, rispetto all’Inghilterra, alla
Germania, all’Italia o alla Spagna.

Per I’opinione collettiva, la civilizzazione era la perfettibilita umana
in movimento, il progresso sociale vivente, I'ispiratrice di buoni senti-
menti*, ma anche, come nel Comte de Monte-Cristo (apparso a puntate
a partire dal 1844) di Alexandre Dumas padre, ’origine del proces-
so che «nous a donné des besoins, des vices, des appétits factices qui ont

% Sulla prossimita tra rappresentanza fondata sulla capacita nei dottrinari e in
Saint-Simon si veda Pierre Rosanvallon, Le moment Guizot, Gallimard, Paris 1985, 114
e Michele Riot Sarcey, Le réel de l'utopie. Essai sur le politique au XIXe siecle, Alvin Michel,
Paris 1998, 121.

% Per una sintesi del concetto di civilizzazione in Guizot Cfr. Francesco Maria
De Sanctis, Ordinamento, Rivoluzione (francese), Civilizzazione: Guizot, Tocqueville, Stein, in
Diana Thermes (a cura di), Rivoluzione & Rivoluzioni, vol. I, Carabba, Lanciano 2019,
163-166.

37 1 6 tomi furono pubblicati da Pichon et Didier éditeur, a Parigi, tra il 1828 e il
1832.

% Federico Chabod, Storia dell’idea di Europa, a cura di Ernesto Sestan e Armando
Saitta, Laterza, Roma-Bari 1995, 147.

¥ Duveyrier, La civilisation, cit., 30.



Charles Duveyrier e il modello razionale di educazione civica 195

parfois I'influence de nous faire étouffer nos bons instincts et qui nous
conduisent au mal»*.

La civilizzazione andava dunque distinta, per Duveyrier, dal pro-
gresso*'. Mentre il progresso o anche la perfettibilita*, implicavano un
continuo avanzamento, un processo, la civilizzazione non era legata a
questo incessante sviluppo, perché «puo ammettere nel passato movi-
menti di regressione, periodi stazionari, un’infinita diversita di ritmi, di
lacune e anche di fatti contraddittori inspiegabili»*. E tra i principali
ostacoli allo sviluppo della civilizzazione egli ascriveva la condizione del-
la donna, ancora sottomessa al capo famiglia. L’Europa era un «foyer
de lumiéres», una terra privilegiata, a cui facevano pero da contraltare
molteplici contraddizioni: orgogliosa dei suoi lumi, arti e costumi, ’Eu-
ropa era anche sperperatrice di forze che avrebbero potuto produrre
iniziative energiche per trasformare la miseria in ricchezza, la barbarie
in civilizzazione. Parigi — che attendeva 'esposizione del 1867 come un
evento che avrebbe concentrato le ricchezze del mondo intero — era la
testimonianza piu evidente delle potenzialita che lo sviluppo industriale
e il cammino della civilizzazione potevano compiere. Lo dimostravano
i milioni di «becs de gaz» sempre fumanti; lo testimoniavano 1'asfalto
delle strade, le belle abitazioni, I’abbondanza di prodotti provenienti
da ogni parte del globo e frutto di una civilizzazione che non sarebbe
stata completa, vera e giusta, se non si fossero considerate le vittime e i
sacrifici con cui quei progressi erano stati compiuti. D’altra parte, come
rammentava Duveyrier, in ambito politico, la liberta e I’eguaglianza,
benefici essi stessi della civilizzazione, erano stati raggiunti a prezzo di

4 Alexandre Dumas Pere, Le Comte de Monte-Cristo, t. 1, C. Lévy, Paris 1889, 201.

# Chevalier, che dirigeva insieme a Duveyrier il progetto di un’Enciclopedia, aveva
proposto la seguente definizione di progresso: «Pour tous les Francais, le progres,
c’est I'amélioration morale, intellectuelle et matérielle de toutes les parties de la po-
pulation; c’est la marche rapide vers I’égalité politique et sociale, I’élévation des uns
sans ’abaissement des autres; c’est le développement successif de toutes les libertés,
[...]1c’est le mouvement vers la solidarité et ’association». Séance du 26 décembre 1862,
citato in Philippe Régnier, Les encyclopédies inachevées des saint-simoniens, in Lise An-
dries (édité par), La Construction des savoirs, Presses universitaires de Lyon, Lyon 2009,
https://books.openedition.org/pul/11849#anchorfulltext.

2 questo ’altro neologismo del tempo correlato al concetto di civilizzazio-
ne perché indica la molla del processo di incivilimento, una spinta individuale che
«avrebbe consentito I’ascesa lineare e progressiva della storia umana». Cfr. F. Sofia,
Progresso/incivilimento, cit., 33.

* Duveyrier, La civilisation, cit., 33. Traduzione mia.



196 Claudia Giurintano

rivoluzioni. La Francia era chiamata a essere guida di un processo che
la rivoluzione aveva determinato attraverso una rigenerazione dei rap-
porti sociali. E la democrazia avrebbe dato impulso al movimento di ci-
vilizzazione, di nuova dignita che doveva valere tanto per gli uomini che
per le donne. Sin dall’inizio, la scuola sansimoniana era stata sensibile
a un proselitismo a favore delle donne affidato, in particolare, a Claire
Bazard che nella comunita sansimoniana dirigeva le riunioni riservate
all’iniziazione delle donne. La qualita di civilisé non era qualcosa che
dipendesse dalla delicatezza o dallo spirito, ma dalle azioni e condotta
di ciascuno: «Le vrai civilis€é — puntualizzava Duveyrier — est en méme
temps civilisateur»*. Lo spirito democratico avrebbe esercitato la sua
influenza invincibile per contrastare i pericoli dell’ignoranza. Precon-
cetti che potevano rinnovarsi se lo spirito umano fosse stato inerte e se
le masse “affamate” fossero rimaste in una condizione servile. Scrittori,
esploratori, astronomi, geologi, geografi, fisici, naturalisti, ingegneri,
banchieri, ma anche operai, avrebbero dovuto riunirsi e avanzare in
modo ordinato. I’emancipazione della scienza moderna e il cammino
delle masse verso I’eguaglianza dei diritti non avrebbero consentito il
ritorno alle antiche societa®. Gli ulteriori progressi della civilizzazione
avrebbero potuto guarire le ferite, le «stigmate dell’'umanita», in un’o-
pera di rigenerazione della coscienza pubblica che si sarebbe potuta
compiere solo attraverso la democrazia. Con questo obiettivo, egli de-
dico la seconda conferenza alla spiegazione dei mezzi che avrebbero
potuto moralizzare lo spirito pubblico e accelerare il cammino della
civilizzazione. Il suo era un contributo alla riflessione, al dibattito delle
idee, dal momento che I'industria dirigeva la politica, ispirava le opi-
nioni, assorbiva i capitali, ma il trionfo sarebbe stato incompleto senza
una parallela attenzione nei confronti dell’educazione da lui conside-
rata indispensabile per la crescita del «capitale umano». Occorreva un
intervento della societa affinché si facesse pressione sui governi per per-
fezionare e moltiplicare le scuole, agire con la stessa efficienza mostrata
per lo sviluppo delle ferrovie, simbolo, per Duveyrier, della democrazia,
come scrisse egli stesso in una lettera a Tocqueville, per sollecitarlo a
sostenere alla Camera «la causa sacra» di quei lavori pubblici*.

4 Tvi, 68.
4 Tvi, 76.
% Per Duveyrier «I'invasion des chemins de fer» era uno strumento democratico

che doveva essere sostenuto dalla Camera. Cosi scrive ad Alexis de Tocqueville, sensi-



Charles Duveyrier e il modello razionale di educazione civica 197

4. L’institut de Progres social

La scienza non era mai stata messa nelle condizioni di stabilire il
suo budget sulla base delle ricerche individuate come indispensabi-
li. Numerosi erano gli studi e le sperimentazioni sospesi per mancan-
za di fondi. Il nuovo Istituto progettato da Duveyrier avrebbe dovuto
abbracciare tutti i tipi di ricerca, ma soprattutto supportare gli ambi-
ti dimenticati dagli interessi commerciali. Era necessario un sistema
completo di educazione che avrebbe prodotto immensi progressi nei
costumi, nella societa, nella famiglia, nell’eguaglianza dei sessi*’. Lepi-
demia di colera, che nel 1832 aveva drammaticamente colpito Parigi, o
il tifo, si sarebbero potuti combattere con misure d’igiene e impiegan-
do nelle diverse zone da coltivare, razze fisiologicamente piu adatte a
sopportare temperature estreme. Duveyrier affrontava cosi la questio-
ne dell’applicazione delle razze intertropicali per lo sfruttamento e la
coltivazione di terre collocate nelle stesse latitudini. Il tema era stato
trattato, a suo avviso, con una legislazione ancora troppo timida, ma
non era mai stato affrontato in modo scientifico attraverso commissio-
ni composte di studiosi, specialisti capaci di scoprire gli aspetti nei qua-
li le civilizzazioni indigene di quei luoghi potevano legarsi alla cultura
europea, per identificare mezzi efficaci che potessero produrre tra le
nazioni piu avanzate e quelle meno avanzate reciproci benefici. Ritar-
di, su questo importante ambito, avevano determinato la persistenza
di terribili piaghe.

Partendo dal presupposto che le piu grandi cose del mondo hanno
avuto spesso un inizio modesto, Duveyrier proponeva di agire subito
partendo da un semplice contributo di dieci centesimi a settimana che
in un anno avrebbe raccolto circa 200/300 mila franchi. Con questa
somma si sarebbero organizzate conferenze e pubblicate opere sul pro-
gresso sociale per far comprendere gli effetti che questo nuovo senti-
mento avrebbe dovuto animare la popolazione. A coloro che riteneva-
no che il governo non avrebbe mai tollerato un’attivita di propaganda

bilizzandolo, nella sua qualita di rappresentante dell’opposizione, a sostenere la causa

«sacrée» della realizzazione dei lavori, testimonianza della buona politica. Cfr. Charles

Duveyrier, Quinzieme lettre, A M. A. de Tocqueville, in Lettres Politiques, tome second,

Beck éditeur, Paris 1843, 49-80. Tocqueville nella sua Democrazia in America non manco

di definire la scuola sansimoniana come una «setta celebre per il genio che I'ispira e

le sue stravaganze» nel pretendere di distribuire i beni secondo il merito dei singoli.
a Duveyrier, La civilisation, cit., 105.



198 Claudia Giurintano

organizzata attraverso una forma associativa, Duveyrier rispondeva che
sarebbe stato interesse del governo consentire quell’opera che si sareb-
be svolta al riparo da ogni forma di aggressione politica o religiosa. Le
autorita avrebbero verificato i nomi degli oratori e avrebbero avuto il
potere di ammettere alle conferenze pubbliche solo coloro che fossero
noti per lo spirito di riserva e di garbo. Contro I’apatia e I'indifferenza
era necessario che non fosse il governo a plasmare 1’opinione pubblica,
ma che la stessa societa se ne facesse carico. I luoghi delle conferenze,
come i salon, dovevano essere frequentati anche dalle donne, a testi-
monianza della capacita di coglierne il loro impatto nel processo di ci-
vilizzazione e nella consapevolezza che il pieno sviluppo del progresso
delle donne doveva andare di pari passo con quello dell’emancipazio-
ne della classe operaia, per porre fine a tutte le forme di oppressione.
Il progetto di fondazione di un Istituto di progresso sociale®® era di
esclusiva responsabilita di Duveyrier e frutto di ricerche e di riflessioni
sollecitate dalle conversazioni con i fratelli Emile e Isaac Pereire®, che
avevano dato un contributo fondamentale grazie al loro spirito critico,
competenza scientifica, ed expertise in ambito economico-finanziario.
Il progetto colmava le lacune presenti nell’organizzazione delle acca-
demie, istituzioni politiche, industriali, letterarie francesi, riguardanti
soprattutto la mancanza di un centro di azione capace di diffondere
sentimenti a favore dell’idea di progresso; ’assenza di finanziamenti
per lo sviluppo delle scienze; I’applicazione limitata alle sole industrie
private, pubbliche e allo Stato. L’Istituto avrebbe colmato queste ca-
renze ponendosi come obiettivo principale di universalizzare i benefici
dell’insegnamento e del credito incoraggiando le ricerche, le esplora-
zioni, i viaggi scientifici. Una fondazione finanziaria avrebbe assicurato
I’ordine sociale; lo sviluppo delle liberta pubbliche; I’organizzazione
della democrazia; il progresso della civilizzazione. L’Istituto, con sede a

* Una prima analisi del progetto & stata da me anticipata nella relazione presen-
tata con Jean-Yves Frétigné su Le role du mérite en France entre la monarchie orléaniste et le
Second Empire: réflexion générale sur un théme majeur et analyse de certains aspects du projet
de Charles Duveyrier pour le progrés social et le développement des capacités (1865), alla 76th
Conference ICHRPI (Toledo - Spain, 3-6 September 2024), collective book in corso
di stampa.

# Sul contributo dato dai fratelli Pereire allo sviluppo finanziario della Francia
del Secondo Impero si vedano i volumi di Guy Fargette, Emile et Isaac Pereive: | esprit
d’entreprise au XIXe siecle, Editions L’'Harmattant, Paris 2001; Maurice-Edouard Ber-
thon, Emile et Isaac Pereire. La passion d’entreprendre, Publication Uni, Paris 2007.



Charles Duveyrier e il modello razionale di educazione civica 199

Parigi, avrebbe dovuto racchiudere una biblioteca e sale per le letture;
un conservatorio € un museo; una sala per le mostre d’arte; una sala
concerti; un anfiteatro da destinare alle conferenze pubbliche. Una
rigorosa struttura organizzativa avrebbe suddiviso ruoli e compiti del
personale chiamato a dirigere I'Istituto e I'associazione. Un Consiglio
superiore avrebbe goduto di tutti i poteri dell’associazione, rappresen-
tanza e amministrazione delle risorse comuni. Comitati d’azione si sa-
rebbero occupati di estendere le conquiste scientifiche e di applicarle
a tutti gli ambiti. Oltre ai fondatori, il Consiglio avrebbe radunato die-
ci membri eletti dall’Assemblea generale dei sottoscrittori e donato-
ri. Sarebbero stati eletti per dieci anni e, ogni anno, sarebbero stati
sorteggiati i membri uscenti, ma rieleggibili. Per essere membro del
Consiglio non era necessario essere donatore o sottoscrittore dell’as-
sociazione. Bisognava solo accettare I'incarico dopo essere stati eletti
dall’Assemblea. La legge avrebbe riconosciuto solo la rappresentanza
del Consiglio superiore, con delega piena su tutti i diritti sociali e unico
soggetto abilitato a intrattenere i rapporti con il pubblico. Esso avrebbe
amministrato le risorse associative, convocato I’Assemblea generale dei
sottoscrittori e istituito i Comitati — delle ricerche scientifiche e di ap-
plicazione — con il compito di studiare tutti i mezzi per la propagazione
dei benefici dell’educazione generale e professionale™.

I Comitati avrebbero formato degli Ateliers speciali con il ruolo di
impiegare i fondi senza interferenze esterne e in piena autonomia. Un
rigoroso sistema di monitoraggio in itinere sullo stato di avanzamento
delle ricerche (che ricorda le odierne valutazioni dei nostri progetti di
ricerca) avrebbe evitato abusi e sperperi delle risorse. I Comitati, infat-
ti, pur essendo indipendenti avrebbero avuto 1’obbligo di relazionare
al Consiglio superiore sui lavori e risultati delle ricerche. Ogni tre mesi,
ciascun comitato avrebbe presentato un rendiconto al Consiglio sull’u-
tilizzo dei fondi ricevuti e avrebbe presentato un progetto di spesa per
il successivo trimestre. LLa comunicazione sul rendiconto trimestrale e
sulla programmazione del successivo trimestre si sarebbe conclusa con
una approvazione o con la presentazione di osservazioni critiche alle
quali i comitati avrebbero dovuto dare risposta con un’eventuale corre-
zione del piano di ricerca. Il Consiglio superiore avrebbe esaminato le
istanze e deciso quali idee e progetti finanziare secondo i bisogni della
societa e in proporzione alle risorse da ripartire ai vari comitati. Tut-

% Duveyrier, La civilisation, cit., 151.



200 Claudia Giurintano

te le decisioni del Consiglio superiore sarebbero state rese pubbliche.
L’associazione, per il tramite del Consiglio superiore, avrebbe pubbli-
cato ogni tre mesi il suo rapporto sulle attivita svolte, dando indicazio-
ne dei lavori e delle imprese che sarebbero state sostenute. Ogni anno
si sarebbe tenuta un’Assemblea generale delle sottoscrizioni e il Consi-
glio superiore avrebbe dato conto dei progetti finanziati, degli obiettivi
raggiunti, dell’'impiego e del relativo ammontare del finanziamento.

Per Duveyrier un’istituzione cosi organizzata e strutturata avrebbe
prodotto indiscutibili vantaggi allo stesso governo. Da circa quindici
anni la Francia si era dotata di reti ferroviarie, stazioni, opere che il
governo di Napoleone III non aveva esitato a sostenere. La stessa sol-
lecitudine, pero, non si era registrata a favore di attivita finalizzate a
innalzare il livello morale e culturale del Paese. Le scuole non si erano
moltiplicate proporzionalmente alle reti ferroviarie e i giovani, anche
i piu attivi, non erano riusciti ad acquisire conoscenze che andassero
oltre il livello di base. Lo spirito pubblico, con quei mezzi, non avrebbe
fatto quel salto di qualita necessario a superare la sterilita del momen-
to. Con il suo progetto, Duveyrier riteneva possibile una confederazio-
ne universale di tutte le classi che avrebbero esercitato la loro influenza
attraverso la partecipazione alla gestione degli affari pubblici, garan-
tendo pace, ordine e liberta. Pace, come sviluppo del lavoro industriale
che assicurando dignita e occupazione del popolo avrebbe messo al
riparo dai conflitti; ordine pubblico come organizzazione del lavoro
industriale che sanando le piaghe degli ultimi, li avrebbe innalzati e
spinti alla partecipazione alla cosa pubblica. E infine liberta, non come
potere di abusare della propria posizione, ma come aiuto e direzione
verso la carriera alla quale si € indirizzati per attitudine e si avanza per
merito®'.

La proposta di Duveyrier, se con i suoi riferimenti al “capitale uma-
no”, alla formazione, allo sviluppo delle competenze, sembra richiama-
re quella struttura educativa al centro oggi di variegate proposte ispira-
te al funzionamento “scientifico” della visione tecnocratica®, al tempo
stesso, sembra intuire 1'urgenza di ricercare strumenti che, attraverso
una meticolosa razionalizzazione delle risorse e valutazione dei risulta-

1 Su questi principi sansimoniani cfr. il documento riprodotto in D’Allemagne,
Les Saint-Simoniens 1827-1837, cit., 192.

2 Sui tre pilastri si veda Mauro Boarelli, Contro Uideologia del merito, Laterza, Ro-
ma-Bari 2019.



Charles Duveyrier e il modello razionale di educazione civica 201

ti, implementino azioni che possano innalzare le classi piu umili, per
scongiurare la “tirannia” del merito™, la creazione di un confine tra
individui della prima fila e individui destinati a restare nelle retrovie.
Azioni, dunque, che controbilancino la rigidita gerarchica che lo stes-
so Enfantin era costretto ad ammettere in una lettera aperta alla Ca-
mera dei deputati («<hiérarchie sociale extrémement rigide, [...] fon-
dée scientifiquement, et donc moralement justifiée»°*). Senza cadere,
dunque, in eccessive semplificazioni o azzardati accostamenti, mi pare
che Duveyrier intuisca che le innovazioni del suo tempo siano prove
«dell’applicazione della scienza alla vita», una scienza che ha «fami-
liarizzato gli uomini con l'idea dello sviluppo — come avrebbe rilevato
Dewey — che si attua praticamente col miglioramento graduale e conti-
nuo della condizione umana», che conduce gli individui ad affrancarsi
dal procedere con approssimazione, spingendoli verso un «progresso
cosciente»”.

5 Cfr. Michael Sandel, La tirannia del merito. Perché viviamo in una societa di vincitori
e di perdenti, Feltrinelli, Milano 2021.

% Citato in Rosanvallon, De l'égalité des chances a la sociélé des égaux, cit., 53.

% Dewey, Democrazia e educazione, cit., 278-279; 282.






Mauro Buscemi”

Cattolicestmo britannico ed emancipazione politica:
[idea di incivilimento in Nicholas Wiseman

1. Tra Roma e Londra: momenti biografici

Le opere di Nicholas Wiseman sono senz’altro indicative dello stret-
to legame che tiene insieme le aspirazioni al rinnovamento religioso
con la ricerca di maggiori spazi di emancipazione politica nel contesto
britannico di meta Ottocento, soprattutto con riguardo alle rivendi-
cazioni provenienti da parte cattolica'. In questo senso appare utile
prendere in considerazione il pensiero di Wiseman, anche alla luce
del dialogo che intrattiene con i principali esponenti del movimen-
to di Oxford e del ruolo intellettuale e istituzionale che esercita nella
stagione del “Catholic Revival”. La sua vicenda personale e pubblica
consente di documentare e discutere alcuni snodi politici che hanno
allora luogo in Gran Bretagna, proprio rispetto al rapporto tra Stato e
Chiesa, non richiamandone esclusivamente quella di Roma. Vi ¢ sotte-
so il tema complesso della liberta, che si puo trattare a partire da quella
religiosa per ritrovarla come pretesto e motivazione di un piu ampio
discorso politico.

Altrettanto interessante ¢ il rilievo rivestito dalla sua idea di incivi-
limento nell’ambito della variegata diffusione ed elaborazione che se
ne fa in Europa durante I’Ottocento, comparendo tra le sue analisi nel
quadro di comparazioni storiche e interpretazioni politiche collegate
alla vicenda del cattolicesimo inglese. Il confronto con i contributi filo-

* Universita degli Studi di Palermo.

! Per una panoramica sulla vita e le opere di Nicholas Patrick Stephen Wiseman
cfr. Memoir of his Eminence Cardinal Wiseman, Richardson and Son, London 1865; The
Life and Times of Cardinal Wiseman. By Wilfrid Ward, in Two Volumes with Portraits,
Second Edition, Longmans, Green, and Co., London, New York and Bombay 1897;
Brian Fothergill, Nicholas Wiseman, Doubleday & Company, Inc., Garden City, New
York 1963; By Richard J. Schiefen, Nicholas Wiseman and the Transformation of English
Catholicism, Patmos Press, Shepherdstown, West Virginia 1984; Jacqueline Clais-Girard,
Nicholas Wiseman 1802-1865. Premier Archevéque de Westminster, Saint-Léger édition, 2023.



204 Mauro Buscemi

sofici e politici di Daniel O’Connell, John Henry Newman, Lord Acton
e Antonio Rosmini tra gli altri puo consentire di mettere in risalto un
ulteriore punto di vista nel dibattito europeo, mettendo al centro delle
analisi quanto attiene alla visione della liberta e della partecipazione
democratica che si discute in Gran Bretagna.

Quelli di Wiseman sono gli anni dell’eta vittoriana, dell’espansione
demografica e commerciale, delle riforme politiche e delle concezioni
liberali o socialiste con cui se ne interpretano e combattono le criticita.
L’esposizione universale che ha luogo a Londra nel 1851 voleva darne
lustro e celebrarne i risultati industriali, ponendo I'Inghilterra al vertice
del progresso. Wiseman, il quale era nato a Siviglia da genitori irlandesi
nel 1802, attraversera e affrontera questi decenni assumendo un ruolo
pubblico sempre piu centrale nel cattolicesimo britannico ed europeo,
fino al momento della scomparsa avvenuta a Londra nel 1865 da ar-
civescovo di Westminster. Formatosi inizialmente a Durham, dal 1818
sara al Collegio Inglese di Roma, dove ricevera gli ordini sacerdotali
nel 1825, dopo essersi addottorato in Teologia nel 1824 alla presenza
di Lamennais e del cardinal Cappellari, il futuro Gregorio XVI. Restera
in rapporto e legato in vario modo con entrambi; nel 1832 accogliera e
incontrera lo stesso Lamennais insieme a Lacordaire e Montalembert
a Roma, nel loro soggiorno come “pellegrini della liberta” in cerca di
un’apertura, che non giungera, verso le istanze riformatrici promosse e
divulgate da «L.’Avenir». Da Gregorio XVI, infatti, arriveranno a stretto
giro le chiusure sancite dalle encicliche Mirari vos e Singulari nos nel
1832 ¢ 1834.

Attingendo dalle sue memorie e ricostruendone nel tempo le po-
sizioni, rispetto a questo frangente si colgono nel prelato di Siviglia
atteggiamenti di prudenza e obbedienza verso le posizioni pontificie;
tuttavia, sembra potersi distinguere il suo volersi dedicare al promet-
tente dialogo che si era aperto, oltreché con Newman, con Edward
Bouverie Pusey, Henry Edward Manning e John Keble, cio¢ con i prin-
cipali esponenti del movimento di Oxford da cui nascono i novanta
Tracts for the Times®.

? Rispetto all’estesa attenzione tributata nei confronti degli studi sul Movimento
di Oxford, in particolare su Newman e poi su Wiseman e Manning, ritenuta in qualche
modo sbilanciata sui significati della conversione al cattolicesimo e meno sugli anni
della presenza ancora interna alla Chiesa anglicana cfr. Richard Allen Soloway, Church



Cattolicesimo britannico ed emancipazione politica: Uidea di incivilimento in Nicholas Wiseman 205,

Prima di tornare stabilmente in Inghilterra, Wiseman ricoprira dal
1828 al 1840 I'ufficio di rettore del Collegio Inglese di Roma, affer-
mandosi ben presto come una figura di primo piano durante la stagio-
ne dell’emancipazione cattolica in Gran Bretagna seguita al <Roman
Catholic Relief Act» del 1829. I’azione politica era partita dall’Irlanda
grazie alle pressioni di Daniel O’Connell e alle mediazioni di Arthur
Wellesley, I’allora primo ministro, e dei conservatori di Robert Peel, al
fine di sedare ed evitare i rischi di una guerra civile irlandese. Ai catto-
lici inglesi, pur a fronte di una contestuale legge censitaria rinforzata
e permanendo 1’obbligo di fedelta al sovrano come capo della Chiesa,
erano stati riconosciuti diritti politici e la possibilita di una piu estesa
azione educativa. Si era trattato, in ogni caso, di un passaggio decisivo
in vista di una maggiormente efficace partecipazione dei cattolici alla
vita civile e politica della comunita britannica.

Wiseman, per il suo intenso contributo culturale e istituzionale
esercitato in varie modalita prima e dopo il suo ritorno a Londra nel
1840, é tra i protagonisti di questo vivace momento storico. Gli si devo-
no le proficue e profonde interlocuzioni intrattenute con non poche
personalita dell’anglicanesimo, contribuendo in maniera determinan-
te alla conversione di Newman e Manning e ispirando la riflessione
che trail 1833 e il 1841 conduce alla stesura e pubblicazione dei Tracts
for the Times su temi prevalentemente teologici o riguardanti questioni
dottrinali ed ecclesiali. Nel marzo 1833 aveva ricevuto infatti a Roma
la visita di Newman e Richard Hurrell Froude, in occasione del loro
viaggio nel Mediterraneo. Da parte anglicana si apre un dialogo stretto
con i cattolici inglesi, che si riversa in disquisizioni sul tema del rappor-
to Stato-Chiesa e sul riconoscimento statale delle forme di autonomia
connesse alle prerogative ecclesiali anglicane. I Tracts 1,2 e 11 sono im-
portanti anche per la concezione della politica come dovere di parte-
cipazione ai fini della difesa dei diritti della Chiesa anglicana; dal Tract
8 «Gospel Law of Liberty» si ricava il valore del fondamento biblico
ricercato come premessa della liberta®.

and Society: Recent Trends in Nineteenth Century Religious History, «Journal of British Stu-
dies», vol. 11, No. 2, May 1972, 147-8.

? In merito all'insieme delle questioni che si intrecciano nel contesto anglo-catto-
lico nella trattazione del rapporto Chiesa-Stato, con una particolare attenzione al pen-
siero e al ruolo esercitato da Newman, cfr. Roderick Strange, John Henry Newman. Una
biografia spirituale, Lindau, Torino 2010; John F. Wirenius, The Establishment Experience:



206 Mauro Buscemi

Non meno interessanti sono le relazioni che Wiseman intrattiene
negli anni con Antoine-Frédéric Ozanam, Félix Dupanloup e Antonio
Rosmini. Il prelato britannico ¢ ascritto rosminiano dal 1843, quando
si intensificheranno i rapporti con il filosofo roveretano proponendo
convenzioni e collaborazioni a Birmingham e al Collegio di Oscott ne-
gli anni del suo ritorno in Gran Bretagna. Non va dimenticato, poi, il
ruolo formativo da lui rivestito nei confronti di un giovanissimo Lord
Acton al Collegio di Oscott, con il quale non mancheranno comun-
que di evidenziarsi delle differenze di vedute sul rapporto tra religione
e politica’. Si tratta di un momento notevole dal punto di vista della
circolazione delle idee, la cui portata innovativa e riformistica sara de-
stinata a perdurare nel tempo e a dare frutti nel successivo secolo, se
la si riferisce soprattutto ai risultati conciliari e alla situazione italiana,
in cui si puo riconoscere alle opere di Rosmini e Newman un ruolo di
primo piano’.

La presenza di Wiseman nel dibattito culturale e politico britannico
cambia decisamente di tono e di rilevanza, nel 1850, con la nomina ad
arcivescovo di Westminster seguita alla bolla Universalis Ecclesice ema-
nata il 29 settembre 1850 da Pio IX. A distanza di tre secoli, la gerar-
chia cattolica era stata ripristinata e ricostituita in Gran Bretagna, dopo
I’estinzione rimontante al regno di Elisabetta I con la morte di Maria
Tudor, “bloody Mary” nella definizione datane dai protestanti, cioe la
figlia di Enrico VIII che era riuscita a salire e restare al trono dal 1553
al 1558. Per Wiseman, il quale sara fin da subito nominato cardinale,
si aprono quindi ulteriori e molteplici occasioni per intervenire nel
contesto ecclesiale e politico inglese del successivo quindicennio, sullo
sfondo di una situazione politica di certo non poco problematica an-
che per via delle ragioni storiche che ne sono la premessa.

Church-State Entanglement and the Lessons of the First Anglo-Catholic Movement, «Anglican
and Episcopal History», vol. 93, No. 1, March 2024, 105-33.

* Cfr. The Life and Times of Cardinal Wiseman, 2 voll., I, 348.

> Cfr. Rosario La Delfa, Coscienza e individualita nel pensiero di Newman: quali risvolti
conciliari? e Giuseppe Lorizio, Il principio “tradizione”: Newman, Rosmini e la Dei Verbum,
in Rosmini e Newman padri conciliari Tradizionalismo, riformismo, pluralismo nel Concilio
Vaticano II, Atti del XIV Corso dei “Simposi Rosminiani” 28-31 agosto 2013, a cura di
Gianni Picenardi, Edizioni Rosminiane, Stresa 2014, 87-110 e 111-22; Andrea Vitali,
Rosmini, Newman e il “Catholic Revival” nell’Inghilterra Vittoriana, «Rosmini Studies», 11,
2024, 269-306.



Cattolicesimo britannico ed emancipazione politica: Uidea di incivilimento in Nicholas Wiseman 207

2. 1l «Catholic Revival» nel dibattito politico di meta Ottocento

Il «Catholic Revival» e la ricostituzione della gerarchia cattolica in
Gran Bretagna diventano temi del dibattito politico ed entrano con
enfasi nella trattazione che se ne fa nella stampa inglese; ne riman-
gono preoccupati e ne sentono le pressioni provenienti dall’opinione
pubblica inglese anche molti tra i parlamentari dell’House of Com-
mons. What shall be done with Nicholas Wiseman and his company? A few
plain words of fairness and consistency addressed to members of the House of
Commons. By one of the people € un opuscolo del 1851 uscito anonimo a
Londra presso Thomas Hatchard. Vi si lamenta I'attivismo esercitato
da Wiseman e William Ullathorne, vescovo di Birmingham dal 1850
le cui origini familiari lo ponevano in discendenza da Thomas More,
riscontrando per il loro tramite un’ingerenza nella giurisdizione statale
britannica attraverso I’esercizio di funzioni spirituali in ambito tempo-
rale. Il Pontefice € accusato di inviare suoi delegati per governare a suo
nome regni e contee. Il rischio che vi si ravvisa, quindi, sarebbe stato
quello di assestare un colpo mortale alle liberta civili e alla supremazia
reale britannica.

Ritornano dunque vecchie questioni che mai avevano del tutto ab-
bandonato da secoli gli inglesi. L'uso del titolo di arcivescovo legato
a Westminster, sede del Parlamento e simbolo delle liberta inglesi, ¢
colto e presentato sulle pagine del giornale «The Times» come un in-
sulto. E proprio su queste colonne era comparso per la prima volta il
24 ottobre 1850 I’espressione «papal aggression», che entrera poi con
enfasi nella stampa e nei dibattiti parlamentari del tempo®. La reazione
dell’opinione pubblica al ripristino della gerarchia cattolica diventa un
fatto politico di estrema importanza. Tra opuscoli e giornali si mette
frequentemente e diffusamente in dubbio la lealta dei cattolici verso la
Corona e la nazione. E Wiseman ¢ il primo a essere chiamato in causa.
I cattolici inglesi, magari esagerandone o accentuandone i timori, si
sentono in qualche modo accerchiati e si percepiscono come una mi-
noranza isolata dal resto della comunita’.

¢ Cfr. Denis G. Paz, Popular Anti-Catholicism in England, 1850-1851, «Albion. A
Quarterly Journal Concerned with British Studies», Winter, 1979, vol. 11, No. 4, Win-
ter 1979, 331-59 e Stella Fletcher, The Popes and Britain. A History of Rule, Rupture and
Reconciliation, 1.B. Tauris, London-New York 2017, 144-6.

7 Cfr. Josef L. Altholz, The Political Behavior of the English Catholics, 1850-1867, «Jour-
nal of British Studies», vol. 4, No. 1, Nov. 1964, 89-103. Come osserva Altholz: «The En-



208 Mauro Buscemi

Possiamo cogliere le riflessioni e risposte di Wiseman sia attraverso
alcuni opuscoli pubblicati nel giro di quegli anni, sia per il tramite del-
la «Dublin Review», la rivista da lui fondata nel 1836 con Michael Jose-
ph Quin e Daniel O’Connell e diventata nell’area britannica quasi un
organo di divulgazione e difesa dell'ultramontanismo, che si caratteriz-
za per la ricerca di un dialogo con anglicani e inglesi. A testimoniare
I'intensita del dibattito sulla stampa inglese nel frangente del «Catholic
Revival», € anche la presenza di diverse riviste di nuova fondazione o
rifondazione, come «The Tablet», fondata nel 1850 e tuttora attiva, e
«The Rambler», diventato nel 1859 «<Home and Foreign Review», che
grazie a Lord Acton esprime le ispirazioni e aspirazioni di matrice libe-
rale entro il cattolicesimo, segnalandosi per I'apertura al dibattito po-
litico europeo attraverso una ben precisa e caratterizzata impostazione
editoriale delle rubriche.

La risposta piu completa e diretta di Wiseman in merito ai timori
britannici sul ripristino della gerarchia cattolica si trova in un suo do-
cumento-appello rivolto al popolo inglese nel 1850, che ricevera di-
verse edizioni e traduzioni®, il cui titolo € An Appeal to the reason and
good feeling of the English People on the subject of the Catholic Hierarchy. Vi si
ribadisce il valore della lealta come coessenziale ai cattolici, concluden-
do le proprie considerazioni giustificando il rispristino della gerarchia
cattolica come un diritto costituzionale dettato dal riconoscimento del-
la liberta religiosa®. Tra gli interlocutori politici e diplomatici di primo
piano richiamati dal cardinale britannico compaiono, insieme all’allo-
ra primo ministro Lord John Russell, Lord Minto e Lord Lyndhurst, il
quale era stato cancelliere durante il premierato di Robert Peel, messo
a confronto con Thomas More per ribadire il valore della giustizia e
della coscienza nella storia politica inglese'.

glish Catholics found themselves an unpopular and isolated minority, with a renewed
sense of alienation from their fellow countrymen» (ivi, 93).

8 Una replica polemica, uscita anonima, rivolta ai contenuti dell’ Appello wisema-
niano, di cui si mettono in dubbio le affermazioni sulla sostanziale verita della lealta
dei cattolici verso la Corona, ¢ proposta dal pamphlet Reply to Cardinal Wiseman’s Ap-
peal to the English People on the subject of the Catholic Hierarchy. By A Working Man,
Beresford & Galt, Manchester 1850.

9 Cfr. Wiseman, An Appeal to the reason and good feeling of the English People on the
subject of the Catholic Hierarchy, Richardson and Son, London 1850, 13 e 32.

10 Tvi, 9-10.



Cattolicesimo britannico ed emancipazione politica: Uidea di incivilimento in Nicholas Wiseman — 209

L’ Appello di Wiseman si diffonde oltre I'Inghilterra, comparendo
in lingua italiana pure tra le pagine della rivista «La Civilta Cattolica»,
il cui primo numero era uscito proprio nel 1850 con la direzione di
Carlo Maria Curci e la presenza di redattori, quali Luigi Taparelli D’A-
zeglio e Matteo Liberatore tra gli altri, destinati ad avere un ruolo di
rilievo nell’ambito del cattolicesimo italiano e di quanto attiene soprat-
tutto alla «questione romana». Le vicende inglesi di quell’anno sono
accompagnate e documentate tra le rubriche della rivista dei gesuiti,
non senza specifici commenti indirizzati a metterle a paragone forte
e polemico con I'approccio di coloro, senza dimenticarne la parte cat-
tolica, che erano favorevoli all'indipendenza nazionale, da conseguire
pertanto a costo di indebolire la Chiesa di Roma e I'autorita temporale
pontificia''. Tra i commenti della rivista dei gesuiti, che era stata pensa-
ta e fondata con la vicinanza di Pio IX negli anni difficili segnati dalla
Repubblica romana, sono in questo senso particolarmente interessanti
quelli rivolti nei confronti del giornale «Risorgimento». Il «Catholic
Revival» e la ricostituzione della gerarchia cattolica in Gran Bretagna
sono allora i momenti di una valutazione con cui se ne osservano gli
effetti ecclesiali e politici nella controluce romana e risorgimentale'.

Accanto al documento wisemaniano, che senz’altro esprime le con-
tingenti urgenze britanniche mettendo comunque in campo spunti ed
elementi di maggiore profondita storica e teorica, si possono porre le
riflessioni pubblicate da Wiseman tra il 1855 e 1856, i cui contenuti
prendono spunti da una serie di conferenze da lui tenute sulla natura
giuridica e politica dei concordati Stato-Chiesa e sulla guerra di Cri-
mea. Quest’ultima da lui € colta e trattata in chiave storica e politica a
partire dal ruolo raggiunto dal Parlamento nel suo contrasto vittorioso
con la Corona come depositario della volonta della nazione e come ga-
rante delle sue liberta pure attraverso il controllo dell’esercito raggiun-
to gia a inizio Settecento e poi via via confermato. The future historian’s
view of the present war ¢ il titolo di questo suo contributo’.

La lettura delle vicende storiche ¢ posta nella pit ampia prospettiva
della linea del tempo, con quanto ne consegue anche in merito ad al-
cuni concetti politici. Vi si afferma senza indugi che lo Stato ¢ il garante

' Cfr. «La Civilta Cattolica», anno primo, vol. III, 1850, 49-53, 397-417, 658-667.

12 Tvi, 187-91.

5 Cfr. Wiseman, The future historian’s view of the present war. A lecture, G. Routledge
& Co., London-New York 1855.



210 Mauro Buscemi

del monopolio della forza, poggiando sulla legittimazione popolare del
potere, il cui luogo espressivo ¢ il Parlamento. Le annotazioni wisema-
niane sono appuntate sul fatto che il Parlamento deve pero funzionare
e assicurare efficacemente le linee di comando e decisione, altrimenti
si corre il rischio di non reggere 1'urto di eserciti formati e comanda-
ti nel contesto politico connotato da forme di governo autocratiche;
il che, secondo lui, era proprio quanto stava accadendo in quel mo-
mento nell’Impero Russo'. Ma, poste dentro una visione della storia
politica ed economica inglese di lungo periodo, in queste sue analisi
si rinvengono richiami alla consapevolezza nei confronti del progresso
industriale e commerciale che era stato raggiunto dall’Inghilterra, per
mantenerne i risultati conseguiti senza smarrire il senso di una gloria
la cui misura va valutata oltre il mero presente, pensando anche al giu-
dizio che ne avrebbe dato lo storico del futuro. In fondo, questa ¢ la
sua maniera per precisare che i cattolici fanno parte a pieno titolo dei
destini della comunita britannica.

3. Una nuova pagina del rapporto Stato-Chiesa

Messe da parte le rilevanti attivita pastorali e le opere di ambito piu
strettamente teologico, Wiseman ci lascia un buon numero di altri suoi
contributi da cui trarre diversi spunti coerentemente concatenati in
ordine alla natura del rapporto tra Stato e Chiesa. Oltre a difendere le
esigenze della Chiesa di Roma, Wiseman si spende sempre con forza
tanto per dichiarare I'assoluta lealta dei cattolici inglesi verso la na-
zione, quanto per affermare in pari tempo il valore della liberta come
criterio del rapporto Stato-Chiesa. Cio che lo muove ¢ dimostrare le
ragioni della loro reciproca autonomia, un giudizio che negli anni non
aveva mai mancato di chiarire e ribadire. Ai cattolici britannici non
si possono attribuire «sentimenti politici» che siano in qualche modo
«ostili allo Stato», dovendosi invece riconoscere la loro apertura e com-
partecipazione piena e corretta alle vicende della propria patria'.

Wiseman sostiene la legittimita dell’organizzazione stabile e ordina-
ta da parte non soltanto della Chiesa di Roma, ma di tutte le chiese dis-
sidenti e protestanti inglesi. E la giustifica come un principio di liberta

" 1vi, 4-5.
15 Cfr. Wiseman, Conferenze sulle dottrine e pratiche piv importanti della Chiesa Cattoli-
ca, 2 voll., II, Tipografia e Libreria Pirotta e C, Milano 1841, 244.



Cattolicesimo britannico ed emancipazione politica: Uidea di incivilimento in Nicholas Wiseman — 211

religiosa in una terra fondata sul valore della tolleranza. A questo pro-
posito ¢ da lui ripreso spesso I’esempio di Thomas More quale espres-
sione di liberta di coscienza e giustizia da tenere sempre presente come
un bene per tutti. In effetti, il tema della liberta entra nell’ambito del
rapporto Stato-Chiesa ed ¢ da lui definito, si puo dire alla maniera ro-
sminiana, sulle basi giuridiche che lo determinano in quanto momento
dovuto all’esercizio non impedito dei propri diritti'®.

L’indipendenza della Chiesa sul piano dell’organizzazione e della
rivendicazione di diritti deriva dal risultato di passaggi che rimontano
ai primi secoli e al tempo delle «persecuzioni», non proviene da una
concessione statale, da lui presentata nei termini di «civile potesta».
Ed ¢ proprio in forza di tali premesse storiche che discende I’esercizio
di liberta che devono restare sempre entro confini tali da impedirne
ogni abuso in quanto frutto di illegittime giustificazioni'’. Agli occhi
del cardinale di Siviglia, trattandole rispetto al caso inglese, le liberta e i
diritti non sono le conseguenze inevitabili di rotture rivoluzionarie, ma
gli esiti di un processo storico che avanza nei secoli. Pensando di certo
allo specifico contesto inglese seicentesco e francese settecentesco, egli
giudica le liberta dell’individuo e le dichiarazioni di diritti non I’esito
appena di «qualche improvvisa rivoluzione» o «della caduta di dinastie,
della successione e del passaggio di differenti forme di governo», ma
come un’evoluzione graduale di un processo storico «misurato, costan-
te e spontaneo»'®. L’esempio fatto & quello di una piccola pianta che
cresce fino a diventare «un magnifico albero»'.

Il primate britannico si sofferma con cura sulle ragioni per cui al
pontefice va riconosciuta un’autorita delimitata in ogni caso al piano
spirituale, da cui non discende «necessariamente il possesso di una giu-
risdizione temporale». Certo, nel corso dei secoli si sono avuti periodi
e contesti durante i quali «il capo della Chiesa abbia avuto naturalmen-
te una grande parte nello stato politico e sociale fondato sui principi
cattolici». Ma, come aggiunge subito dopo, si tratta di un potere che
«nacque e disparve con le istituzioni che lo avevano prodotto e sostenu-

16 Ci si riferisce in questo senso alle tematiche tratte da Antonio Rosmini, Opuscoli
politici, in Opere di Antonio Rosmini, 37, a cura di Gianfreda Marconi, Citta Nuova Edi-
trice, Roma 1978, «Le Principali Questioni politico-religiose della giornata», 184-5.

17 Cfr. Wiseman, Conferenze sui Concordati, coi tipi di Antonio Arzione e C., Milano
1856, 58-9.

8 Tvi, 60.

Y Ibidem.



212 Mauro Buscemi

to, e non fa in alcun modo parte della dottrina professata dalla Chiesa
relativamente alla supremazia del Papa»®.

Ecco il punto. L'uso sconsiderato e scorretto fatto da molti pon-
tefici della propria autorita temporale non puo essere 1’occasione
per una critica a tuttotondo sulla presenza della Chiesa nel corso dei
secoli medievali e moderni. In ogni caso occorre studiare e appro-
fondire I’azione anche di quei pontefici piu criticati, Gregorio VII e
Innocenzo III tra gli altri, come stavano facendo diversi storici pro-
testanti per soppesarne senza pregiudizi la vita e le scelte. A questo
proposito sono interessanti i motivi di attenzione nei loro confronti
che Wiseman dice di cogliere nelle opere di Voigt, Eichborn, Luden,
Leo, Muller?'.

Discutendo proprio I’evoluzione della situazione inglese nei seco-
li, Wiseman indaga e giustifica il riconoscimento da parte statale dei
diritti e delle liberta spettanti alla Chiesa attraverso alcuni piu precisi
momenti storici che andavano ricondotti principalmente alle leggi sas-
soni e ai privilegi normanni, richiamando in tal senso anche la Magna
Carta di Giovanni Senzaterra del 1215: sono per lui dei veri e propri
concordati che mettono di fronte fin da allora due poteri come realta
di fatto indipendenti*.

Un episodio, che chiama in causa Giuseppe Mazzini e lo collega
ad alcune vicende affrontate da Wiseman in quanto primate di Gran
Bretagna, appare particolarmente indicativo del clima culturale e
politico inglese di meta Ottocento. La costruzione di una chiesa cat-
tolica nel quartiere di Clerkenwell a Londra, da dedicare e intitolare
a San Pietro di tutte le nazioni, desta preoccupazioni e polemiche. Il
patriota italiano sosterra concretamente la raccolta di fondi autoriz-
zata dallo stesso Wiseman, facendone un’occasione per mettere al
centro di questa vicenda la causa nazionale, promuovendola cosi tra
i cattolici presenti a Londra. L’arcivescovo di Westminster entrera
con discrezione nel dibattito sull’opportunita o meno di edificarla.
Da parte sua si era voluto precisare che la chiesa non sarebbe sta-
ta elevata alla dignita di cattedrale, dovendo servire come luogo di
culto per la folta comunita di immigrati cattolici italiani e di altre

2 Wiseman, Conferenze sulle dottrine e pratiche pin importanti della Chiesa Cattolica, 2
voll., I, 9-10.

2 Ivi, 43-5.

2 Wiseman, Conferenze sui Concordati, 66-7.



Cattolicesimo britannico ed emancipazione politica: Uidea di incivilimento in Nicholas Wiseman 213

nazionalita®. In ogni caso, secondo lui quest’opportunita non doveva
superare la motivazione religiosa e diventare un argomento di rottura
con gli anglicani, né un problema politico ulteriore in una situazione
gia complicata.

4. Una visione pedagogica e umanistica del progresso

L’idea wisemaniana di incivilimento come categoria storica ha a
che fare con le sfide politiche con cui gli uomini sono impegnati tra i
mutevoli scenari lungo la linea del tempo. E la sua prospettiva di un’os-
servazione condotta per il tramite della fede e di una marcata sensibi-
lita letteraria entra a questo livello del confronto con teorie, vicende e
contesti, pur non rimanendone ristretta o delimitata nell’interpreta-
zione generale. In questo senso il cristianesimo da lui € pensato come
capacita di entrare ovunque in rapporto con i popoli e le loro diverse
espressioni culturali e politiche, cioe «le usanze e i costumi della so-
cieta civile, le istituzioni della societa politica»**. Certo, come precisa
per indicare il carattere trascendente che gli dev’essere sempre ricono-
sciuto, secondo lui il cristianesimo entra nella storia e diventa fattore
di incivilimento, ma non risponde totalmente alle sue leggi e ai suoi
tempi: la sua azione storica va avanti in maniera «indipendente da quel-
la dell’incivilimento. Talvolta gli serve di foriere e di ausiliario, talvolta
di correttivo»®. Cio che il cattolicesimo denota, volendo da parte sua
andare piu a fondo nel giudizio, ¢ la capacita di «conformarsi a tutti i
gradi di civilizzazione» e di «adagiarsi a tutte le condizioni in cui posso-
no trovarsi i popoli e gl'individui»*.

Le prospettive della fede e della ragione si intrecciano e proble-
matizzano nel momento in cui si situano nel vortice complesso della
modernita e, in particolare, fanno i conti con la rottura rivoluzionaria
di fine Settecento o i conflitti del secolo successivo. Wiseman non si
nasconde che il carattere universale della cattolicita sia andato in crisi
con la Riforma e la costituzione delle chiese nazionali; si puo dire che
I’anglicanesimo gli appaia sotto molti profili vicino al cattolicesimo, no-

# (Cfr. «The Dublin Review», vol. XXXI, September and December 1851, 237 pas-
sim.

2 Wiseman, Conferenze sulle dottrine e pratiche pin importanti della Chiesa Cattolica, 2
voll., I, 342.

% [bidem.

% Ivi, 340.



214 Mauro Buscemi

nostante le molte vicende e questioni loro sottese che hanno un deciso
punto di svolta critico dalla fine del XVI secolo. 1’89 diventa cosi il pas-
saggio decisivo di un percorso di pitt lungo periodo in cui situare il mai
facile rapporto tra Stato e Chiesa. Come si fa notare da parte dell’abate
Ferrari nell’Introduzione al volume in due tomi di Wiseman Conferenze
sulle dottrine e pratiche piw importanti della Chiesa Cattolica, tra gli effetti
determinati da Rivoluzione francese vi ¢ la fine dell’espressione politi-
ca del cattolicesimo in Francia. In Inghilterra, cio e visto corrispondere
alla crisi della religione protestante, nel senso che cadono non pochi
dei pregiudizi anticattolici anche in forza dell’emigrazione di molti cat-
tolici francesi?’. Tra le pagine da lui piu direttamente dedicate all’idea
di incivilimento si puo individuare un punto fermo riferito al caso in-
glese. L’incivilimento compare nella storia inglese come categoria che
tiene insieme il vasto ambito di quanto attiene a cultura ed economia
come fattori di un progresso interpretato con una netta chiave di lettu-
ra pedagogica e senza dimenticarne la prospettiva politica. Letteratura,
arte e musica sono forme e forze culturali di incivilimento che incido-
no tra i passaggi epocali della storia. Wiseman torna spesso su questo
giudizio, che continuera a elaborare fino al termine dei suoi giorni.
Se ne trova traccia nell’'ultimo dei suoi contributi saggistici, dedicato
infatti a Shakespeare®.

Al Bardo va riconosciuto un valore assoluto nella storia inglese. Wi-
seman lo accosta a Omero e Dante, a Cimabue e Giotto o Michelangelo
e Raffaello, a Mozart e Leonardo, con i quali ha in comune la genialita
di un talento che si propone come una novita espressiva e riassuntiva di
un particolare momento storico e politico®. La sua riflessione sul con-
cetto di genio e su quanto via via si allontana dal centro che ne ¢ il nu-
cleo dell’ispirazione, e quindi tende a indebolirsi nei suoi effetti sulla
civilta, ¢ elaborata attingendo al dramma shakespeariano Enrico VI, nel

27 Ivi, 37-8.

2 Cfr. Wiseman, William Shakespeare, published by Patrick Donahoe, Boston
1865. Henry Edward Manning, che succedera a Wiseman nella veste di arcivescovo
di Westminster, insieme a William Thompson si incarichera di portarne a stampa
questo suo contributo saggistico in un momento difficile dell’ultima stagione del-
la vita, ricostruendone il percorso editoriale. Wiseman si era dedicato a William
Shakespeare nelle commemorazioni organizzate in occasione del terzo centenario
della nascita, presentando in Appendice le sue proposte per commentarne le ope-
re.

2 Tvi, 26-31.



Cattolicesimo britannico ed emancipazione politica: Uidea di incivilimento in Nicholas Wiseman — 2175

passaggio tratto dalla scena 3 della prima parte in cui Giovanna d’Arco
dice del senso recondito della gloria rispetto a cio che era conseguito
per il popolo inglese dalla morte del sovrano: «Genius is like a circle
in the water, Which never ceaseth to enlarge itself, Till, by broad sprea-
ding, it disperse to naught»*. Se confrontate in controluce, si colgono
nelle riflessioni del primate inglese significative assonanze con quelle
di Rosmini sul rapporto inevitabile che si pone tra ragion speculativa
degli individui influenti e ragion pratica delle masse come condizione
del progresso sociale e dello stesso incivilimento.

Si tratta di una corrispondenza che, del resto, muove da giudizi co-
muni a entrambi in merito al carattere pedagogico dell’espressivita cul-
turale. Ma le consonanze non si fermano qui. Wiseman vede nel genio
le caratteristiche di un dono, di un talento ricevuto che poi, magari
accidentalmente, puo risvegliarsi e manifestarsi, alla maniera di una
pianta che matura e da fiori e frutti®, come dice con un’immagine
da lui ripresa pure per definire il progresso delle liberta e dei diritti.
Rosmini, quando definisce nell’opera Della sommaria cagione per la quale
stanno o rovinano le societa, pubblicata nel 1837 e poi entrata a far parte
della sua Filosofia della politica, che cosa egli intenda rispetto alla manie-
ra con cui si rinnova generazione dopo generazione il patrimonio di
saperi e valori, aveva usato la stessa immagine, perché «il grand’albero
perfettamente cresciuto non emette nuove braccia, ma sviluppasi nelle
sue ultime estremita, nelle foglie, ne’ fiori e ne’ frutti»**. Ma un’altra
analogia con il filosofo di Rovereto si rinviene nella parola usata da
Wiseman per descrivere la dinamica all’origine della genialita: «spark»,
cioé scintilla®. In effetti, Rosmini I’aveva indicata proprio per segnalare
il momento iniziale del processo pedagogico: «la presenza, la voce, il
gesto, e fino le azioni piu indifferenti de’ grandi hanno virtu di trasfon-
dere in altrui e comunicare essa sapienza, e accender ne’ giovanetti

80 Iwi, 31.

3 Ivi, 27.

2 Antonio Rosmini, Filosofia della politica, in Opere di Antonio Rosmini, 33, a cura di
Mario D’Addio, Citta Nuova Editrice, Roma 1997, 84.

» Wiseman parla di che cosa intenda similmente per genialita nel seguente bra-
no: «It may begin to manifest it self with the very dawn of reason; it may remain asleep
for years, till a spark, perhaps accidentally, kindles up into a sudden and irrepressible
splendor, that unseen intellectual fuel which has been almost unknown to its unambi-
tious owner» (Wiseman, William Shakespeare, 26-27).



216 Mauro Buscemi

scintille di genio, il quale si muore, o rimane sepolto e inerte, ove non
venga quasi direbbesi percosso dal genio altrui»*.

L’incivilimento, proprio per questa dimensione insieme culturale e
pedagogica, esprime quel profondo dinamismo che appare quasi una
premessa rivelativa e riassuntiva della storia dei popoli. Ecco perché,
come il primate inglese scrive in chiave di metafora, c’¢ una sostanziale
differenza tra re e legislatori: il re puo essere detronizzato, i legislatori
no. Shakespeare ¢ il legislatore della letteratura moderna, proprio per-
ché ne coglie e condivide le caratteristiche per mezzo della sua arte.
Per spiegare questo concetto, Wiseman si riferisce a Solone, Licurgo e
Numa Pompilio, in quanto sono tra coloro che meglio hanno espresso
di volta in volta il singolare sentire del loro popolo, facendone un valo-
re comune: Solone con la sua riforma ha dato concretezza e armonia
alla raffinata mentalita degli ateniesi, rendendoli orgogliosi del model-
lo di vita repubblicano e democratico; Licurgo ha saputo regolare in
norme e istituzioni la severa indole spartana; Numa Pompilio € riuscito
a dare saggezza alle prime forme di legislazione romana, indicandone
delle fonti capaci di migliorare I'incerta origine™.

Ma é I'unicita di Roma come citta «eterna», a essere eminentemente
espressiva delle origini dell’Europa e del suo posto nello scenario dell’in-
civilimento, traendo «il gusto e la cognizione delle arti» dall’aver saputo
conservare «tanti tesori della Grecia». Alla Roma antica, cioé «di Cicero-
ne, di Virgilio e di Tito Livio, quella che ha inoculato all’Europa il suo
gusto squisito, e le ha imposto la sua lingua», segue la Roma moderna,
quella di «Raffaello e di Michelangelo, che conserva anche oggidi al
mondo i modelli del bello e del grande artistico, e gliene detta le leggi»*.
Tra tempi antichi e moderni vi € dunque una continuita le cui dinami-
che e ragioni appaiono spesso imperscrutabili, ma che esprime in ogni
caso una recondita tendenza verso I'incivilimento, a cui Wiseman annet-
te anche nel caso romano un carattere provvidenziale. E Roma, con il
suo patrimonio di architettura e arte passato attraverso momenti difficili,
ne & esempio visibile che si trasmette da una generazione all’altra®.

* Rosmini, Delle cinque piaghe della Santa Chiesa, in Opere di Antonio Rosmini, 56, a
cura di Alfeo Valle, Citta Nuova Editrice, Roma 1981, 67.

% Cfr. Wiseman, William Shakespeare, 22-3.

% Wiseman, Roma antica e Roma moderna. Discorso, Tipografia e Libreria Arcivesco-
vile Ditta Boniardi - Pogliani di E. Besozzi, Milano 1857, 4.

3 1vi, 14.



Cattolicesimo britannico ed emancipazione politica: Uidea di incivilimento in Nicholas Wiseman — 217

Oltre ai greci e ai romani, gli inglesi devono prendere a esempio
pure i veneziani, perché questi hanno testimoniato con le loro opere la
stretta connessione che collega la prosperita commerciale con la ricer-
ca della bellezza artistica e monumentale anche in quanto espressione
e testimonianza della loro fede®. In fondo, questo ¢ il senso ultimo del
ragionamento wisemaniano: al benessere che era stato raggiunto dalla
Gran Bretagna durante I’eta vittoriana, sarebbe stato necessario pre-
mettere un fine morale, perché la sua gloria non rimanesse effimera di
fronte al corso dei secoli.

5. Le matrici ideali della liberta in chiave politica: concetti e confronti

L’indole di Wiseman ¢ certamente quella di un uomo prudente,
con una spiccata predisposizione verso le tradizioni del passato di
Roma, che apprezza sul piano della produzione artistica e architettoni-
ca, ma studia senza tralasciare il ruolo esercitato nella storia dal dirit-
to romano, in quanto fonte giurisprudenziale alla cui luce indagare 1
rapporti tra Stato e Chiesa, con una trattazione svolta anche in chiave
di romanzo storico®. Alla letteratura orientale, in special modo siriaca,
dedica inoltre ricerche e approfondimenti, che I’avevano messo in luce
negli anni della sua formazione di fronte alla curia romana®. Le sue
mai dissimulate valutazioni critiche tanto sulle conseguenze filosofiche
e politiche della modernita, quanto sulle tematiche liberali ripensate
in ambito religioso, non ne fanno un campione dell’ultramontanismo
senza sfumature. La storia politica dei cattolici inglesi alla meta seco-
lo mostra la ricerca di significative connessioni con i conservatori del
partito Tory, che erano in prevalenza favorevoli al non intervento in

8 Brano d’un discorso del Cardinale Wiseman Arcivescovo di Westminster. Memorie
sull’antico e moderno tesoro della Basilica di San Marco in Venezia, nella Tipografia Gaspari
a S. Felice, Venezia, Anno MDCCCL, 3-6.

¥ Una lettura wisemaniana rispetto ai trascorsi del cristianesimo connessi alle
persecuzioni avvenute durante I'impero di Diocleziano si puo rinvenire nel romanzo
storico Fabiola ox, the Church of the Catacombs, apparso la prima volta nel 1854 e ripub-
blicato in numerose edizioni e traduzioni anche nei decenni successivi. Newman, su
indicazione di Wiseman, scrivera e pubblichera nel 1855 il romanzo Callista, trattando
invece delle persecuzioni al tempo dell’imperatore Decio nel III secolo, ponendovi in
controluce aspetti legati ai pregiudizi riconducibili al contesto britannico.

4 Cfr. Wiseman, Hore Syriace, sew Commentationes et Anecdota res vel Litteras Syriacas
spectantia, tomus I, typis Francisci Bourlie, Romae 1828.



218 Mauro Buscemi

Italia. Rispetto a questa tendenza moderata gioca un ruolo essenziale la
sostanziale visione conservatrice wisemaniana, dovuta soprattutto alla
formazione ricevuta duranti gli anni romani*. Le sue idee sulle pre-
rogative pontificie e sul temporalismo si riversano nella diffidenza con
cui da parte cattolica si tende generalmente a valutare I'indipendenza
italiana*.

Ma non vanno dimenticati altri contributi sul tema della liberta ela-
borati secondo una chiave di lettura storica e politica entro cui rilegge-
re le premesse etiche e religiose tra le interpretazioni politiche del cat-
tolicesimo inglese al tempo del liberalismo di Gladstone. Vi spicca, tra
gli altri, il progetto di Lord Acton. Il giudizio sulla questione nazionale
italiana ¢ la principale pietra di paragone con cui da parte cattolica si
tendeva a impostare i rapporti con i partiti politici. I cattolici inglesi in
gran parte auspicavano almeno la loro neutralita, polemizzando per il
supporto ricevuto dai politici pit nettamente favorevoli all’unificazio-
ne italiana, come Palmerston, Russell e Gladstone®.

Su questo sottofondo si assiste, durante le elezioni politiche del
1865, al significativo rafforzamento del rapporto con i liberali da parte
dei cattolici inglesi. Manning, che era appena subentrato a Wiseman
come arcivescovo di Westminster, li riteneva adesso piu affidabili nella
consapevolezza che dovesse aprirsi una nuova fase sul piano delle rela-
zioni politiche, ispirata a un maggior senso di realismo con cui guarda-
re alle soluzioni da mettere in campo rispetto alle questioni irlandese
e sociale, aprendo cosi nuove vie rispetto al conservatorismo prima do-
minante*!.

Ma c’¢ un passaggio dell’ultima stagione della vita di Wiseman che
appare rivelativo della sua visione di liberta religiosa in chiave politica
e getta una luce chiarificatrice sull’insieme delle sue concezioni teolo-
giche e politiche. Si tratta del biennio 1863-1864, che riconduce diret-
tamente ai congressi di Malines e Monaco ponendo su questo sfondo la
pubblicazione da parte di Pio IX del Sillabo annesso all’enciclica Quan-
ta cura, nei cui confronti Wiseman e la «Dublin Review» non manife-

# Sullinfluenza politica esercitata da Wiseman e dai cattolici inglesi cfr. K. The-
odore Hoppen, Tories, Catholics, and the General Election of 1859, «The Historical Jour-
nal», vol. 13, No. 1, Mar. 1970, 48-67.

2 Cfr. Josef L. Altholz, The Political Behavior of the English Catholics, 1850-1867, 96-7.

4 Tvi, 99.

“ Tvi, 101-2.



Cattolicesimo britannico ed emancipazione politica: Uidea di incivilimento in Nicholas Wiseman — 219

steranno espressioni di entusiasmo. La stampa inglese, in particolare
quella di orientamento anglicano, critichera la condanna del progres-
so e della modernita proveniente dal documento pontificio, osteggiato
peraltro da non pochi trai cattolici inglesi che apparivano divisi su temi
e giudizi®.

Il cattolico liberale Lord Acton, nonostante la posizione critica verso
le chiusure pontificie e le frizioni della sua rivista <Home and Foreign
Review» con I’ambiente dell’ultramontanismo, avra di Wiseman in que-
sti anni considerazione e riguardo, riconoscendogli una posizione co-
munque moderata ma dialogante. Non ¢ senza significato politico, se lo
si inserisce tra le questioni di questo difficile momento storico, che tra
gli ultramontanisti della wisemaniana «The Dublin Review» nel 1861 si
apre alla possibilita di pensare una soluzione confederale per I'ltalia,
su cui si era speso con particolare dedizione Rosmini durante i passaggi
indipendentistici del Quarantotto. Le elezioni generali del 1859 erano
state parte di questo percorso di riflessione e riposizionamento dei cat-
tolici nel contesto britannico, che si era inserito in un momento in cui
il dibattito politico si era fatto particolarmente intenso™.

Al congresso di Malines ¢ associata I’esortazione di Montalembert
pronunciata nei discorsi del 20 e 21 agosto 1863*". Vi si pone ’accento
sulla «Chiesa libera nello Stato libero», sul dover fare 1 conti con ’ade-
sione libera alla fede, sul bene che avrebbe portato I'accettazione da
parte della Chiesa dei principi della democrazia liberale in contrappo-
sizione alla democrazia di tipo egualitario®. Wiseman ¢ presente alla
stessa sessione congressuale, ma non ne fa un’occasione per lanciare
un’alternativa di stampo ultramontanista a Montalembert. Anzi, stando
alle fonti, nonostante il disaccordo di fondo i rapporti tra i due si svol-
geranno nella massima correttezza e rispetto reciproco®. Il cardinale
di Westminster presentera il 21 agosto una relazione sulla situazione
del cattolicesimo in Gran Bretagna, mostrandone i progressi a partire

# Per una ricostruzione dei punti di vista inglesi cfr. Luca Sandoni, Genesi ed esiti
di un documento emblematico, in Il Sillabo di Pio IX, a cura di Id., Introduzione di Daniele
Menozzi, CLUEB, Bologna 2012, 70-4.

% Cfr. K. Theodore Hoppen, Tories, Catholics, and the General Election of 1859, «<The
Historical Journal», vol. 13, No. 1, Mar. 1970, 48-67.

47 Cfr. Marvin R. O’Connell, Montalembert at Mechlin: A Reprise of 1830, «Journal of
Church and State», vol. 26, No. 3, Autumn 1984, 515-536.

48 Cfr. Sandoni, Genesi ed esiti di un documento emblematico, 42-44.

4 Cfr. The Life and Times of Cardinal Wiseman, 11, 457-62.



220 Mauro Buscemi

dai benefici derivanti dalla liberta di azione. The Religious and Social Po-
sition of Catholics in England. An Address delivered to the Catholic Congress of
Malines ¢ titolo del suo intervento anticipato nella versione pubblicata
qualche giorno prima, in cui sono dettagliate le istituzioni e opere di
carita realizzate negli ultimi decenni, senza tacere la complessita del
passaggio ecclesiale e sociale dalla meta secolo dopo la ricostituzione
della struttura gerarchica, cio¢ con quanto ne era derivato in termi-
ni polemici nell’opinione pubblica e dal punto di vista delle vecchie
e nuove difficolta da affrontare anche sul piano dei rapporti politici.
Ed ¢ proprio questo I'argomento con cui conclude il suo contributo,
auspicando la maggiore ricerca possibile dell’unita come misura delle
scelte espresse dal mondo cattolico nelle intese proiettate in ambito
parlamentare, per andare oltre le divisioni delle vedute che si potevano
riscontrare tra conservatori e liberali®.

La rilettura politica delle vicende del cattolicesimo britannico, po-
sta nel quadro delle relazioni internazionali e delle premesse filosofi-
che con cui guardare alle questioni piu strettamente legate al piano
teologico o ecclesiale, caratterizza le dinamiche editoriali della rivista
di area cattolico-liberale «<Home and Foreign Review», le cui pubblica-
zioni cesseranno nel 1864, che da Lord Acton era stata voluta e posta in
continuita con «The Rambler». Al Congresso di Monaco, che si svolge
alla fine di settembre del 1863 ed ¢ ricordato per il ruolo fondamentale
esercitato da Ignaz von Dollinger, la rivista dedica ampio spazio, docu-
mentando e passando in rassegna gli interventi secondo la provenienza
geografica. Wiseman, che ¢ richiamato per il contributo significativo
dato agli studi teologici, viene colto nell’insieme di un’attenzione con
cui sono esposte anche altre volte le teorie di Rosmini, Ventura e Gio-
berti®. La loro trattazione diventa cosi la maniera per sottolinearne la
battaglia politica condotta per la liberta in Italia, che portai due filosofi
di Palermo e Torino a morire in esilio in Francia, come viene precisato
ed enfatizzato sulle colonne della rivista™.

%0 Cfr. Wiseman, The Religious and Social Position of Catholics in England. An Address
delivered to the Catholic Congress of Malines, James Dufty, Dublin 1864., 57-61.

5 Cfr. Ultramontanism, «<Home and Foreign Review», vol. III, Williams and Nor-
gate, London 1863, 162-206.

2 Una rivisitazione in termini politici del momento religioso come parametro per
vagliare le relazioni con la Chiesa di Roma nell’ottica del cattolicesimo liberale di area
inglese traspare dalle analisi che Lord Acton propone proprio durante questo passag-



Cattolicesimo britannico ed emancipazione politica: Uidea di incivilimento in Nicholas Wiseman — 221

I1 punto di vista dei cattolici liberali inglesi sull’'ultramontanismo fa
perno sul giudizio secondo cui I'autorita della Chiesa ¢ piena quando si
applica alla fede o si riscontrano contraddizioni da parte dei credenti;
mentre, quando si esprime nei confronti delle leggi e istituzioni politi-
che, occorre precisare che esse sono espressione di un’evoluzione in-
tercorsa durante un processo storico con cui sono state via via vagliate,
definite e affermate anche nel loro valore. Il messaggio di cui si fa por-
tatore la rivista di Lord Acton mette al centro il rapporto tra autorita
e verita, affermando cosi che non bisogna avere paura nell’esplorarne
percorsi teorici e proporne interpretazioni capaci di distinguere cio
che ¢ essenziale da quanto ¢ invece accidentale®. Ma, se lo inseriamo
nel giro degli sviluppi allora in corso, il suo giudizio sul Sillabo confer-
mera le sue interpretazioni critiche rispetto alle prospettive verso cui
era indirizzata la Chiesa cattolica guidata da Pio IX.

Al cattolici d’Oltremanica non era sfuggita la necessita di dialogare
con la modernita. E, tenendo presente la varieta pit o meno critica
delle valutazioni che se ne daranno, c’¢ da parte loro la percezione
dei cambiamenti in atto sul piano della legittimazione del potere e sul
doverne dare un significato capace di scoprire il valore della liberta nel
nuovo assetto della democrazia e dell’uguaglianza. Tocqueville ¢ certa-
mente tra coloro che fanno scuola in Europa ed entra nel dibattito su
questi temi in maniera fondamentale anche in Inghilterra, passando
per il vaglio di quanti ne commenteranno con cura le idee sulla liberta
individuale e sul rilievo della religione nell’ordinamento statale che an-
dava configurandosi in quel frangente della storia. Non sara soltanto la
«Home and Foreign Review» a tenerlo presente, «The Dublin Review»
piu volte ne richiamera il contributo dato alla configurazione della de-
mocrazia e alla riflessione sulla Rivoluzione francese, volendone osser-
vare il posizionamento sociale che vi assume la religione™.

L’area britannica cattolico-liberale in quegli anni sara attratta dalle
riflessioni del vescovo di Orléans, Dupanloup, traendone elementi per
ragionare sui cambiamenti da portare avanti nel mutato clima cultu-
rale e politico sul piano delle premesse teologiche ed ecclesiali. Ecco
perché si rivela utile riscoprire e continuare I'indagine sulle tensioni

gio storico (cfr. John Dalberg Acton, Conflict with Rome, <Home and Foreign Review»,
vol. III, Williams and Norgate, London 1864, 667-90).

% Cfr. Ultramontanism, <Home and Foreign Review», vol. III, 1863, 204-6.

* Cfr. <The Dublin Review», July-October 1882, 397-416, passim.



222 Mauro Buscemi

filosofiche e politiche poste dalla questione religiosa nell’ambito dei
rapporti Stato-Chiesa, soffermandosi sulle differenti maniere di pensa-
re il liberalismo e l'incivilimento in Europa alla meta dell’Ottocento®.
Wiseman, posto a confronto con le elaborazioni sviluppate dai cattolici
liberali, puo costituire allora un’occasione favorevole per approfondir-
ne i significati attraverso il caso britannico.

% A questo proposito va ricordato il recente studio di Colm O’Siochru, Liberties
before liberalism: Ultramontane political thought in England, c. 1835-50, in An intellectual
history of liberal Catholicism in Western Europe, 1789-1870, edited by Aude Attuel-Hallade,
Bloomsbury, London 2024, 73-92.



Martin Finet®

Opera et sentiment d appartenance nationale:
France et Italie comparées

En mars 2011, a 'occasion des célébrations des cent cinquante ans
de I'unité italienne, Nabucco est exécuté sous la direction de Riccar-
do Muti a I'Opéra de Rome. Une fois le célebre choeur des esclaves
terminé, le public éclate en applaudissement et des «Viva Italia! Viva
Verdi!» raisonnent dans toute la salle. Chose rarissime a I’opéra, le chef
d’orchestre interrompt la représentation, se tourne vers le public pour
défendre la culture italienne, alors en proie a des coupes budgétaires
puis, comme si elle obéissait a un ordre tacite, toute 'audience se
leve et entonne le «Va’ Pensiero» en choeur avec les chanteurs restés
sur scene. Une telle démonstration dans un lieu aux comportements
d’ordinaire si codifiés est symptomatique des liens qui relient opéra
et identité nationale italienne. Cet air, que certains ont tenté d’ériger
en hymne national italien', est devenu l'illustration musicale de I’ame
risorgimentale italienne?.

Ainsi, dire que I’opéra a accompagné, sinon favorisé I’émancipation
des peuples au XIX siecle est devenu un lieu commun. Les composi-
teurs ayant ceuvré a I’établissement d’un opéra national ne manquent
pas et, sur ce sujet, 'historiographie a ses belles histoires: Grieg en
Norvege, Smetana dans ce qui deviendra la République tcheque, alors
royaume de Bohéme ou encore Wagner dans le royaume de Saxe’.

L’opéra italien est entierement ancré dans cette narration. Giu-
seppe Verdi, né la méme année que Wagner, en 1813, fait son entrée
dans le panthéon du Risorgimento avec le titre de barde du Risorgi-

* Ecole Normale Supérieure Paris-Saclay.

' Chiara Bertoglio, «Si bella e perduta». Gli esuli istriani, fiumani e dalmati e il
canto del Va', pensiero, «<Musica e storia», 2007, vol. 15, no 3, 661-78.

* George W. Martin, Verdi, Politics, and” Va, pensiero”™ The Scholars Squabble,
«The Opera Quarterly», 2005, vol.21, n°1, 109-32.

* Cfr. Benjamin Curtis, Music makes nation: nationalist composers and nation
building in nineteeth century Furope, Cambria Press, Amherst, N.Y. 2008.



224 Martin Finet

mento, son nom devenant méme un slogan de ralliement*. Le mythe
voudrait qu’il ait su capter I’ame du peuple et la mettre en musique
pour mieux ’exalter et faire vibrer en lui cette soif de liberté®.

Quant a 'opéra francais, si Carmen est mondialement connue et
jouée avec, éventuellement, une poignée d’autres titres, comme Faust
ou Les Contes d’Hoffmann, rares sont les ouvrages francais créés au XIXe
siecle ayant survécu au XXe et faisant partie du «corpus trés restreint
formant le canon international®. Cette disparition complete de tout
un répertoire des scénes lyriques tend a nous en faire sous-estimer I'im-
portance politique et sociale tout au long du XIXe siecle’. L’opéra fran-
cais est en effet lui aussi peuplé d’histoires qui lui attribuent un role
politique de premier ordre.

L'opéra comme vecteur de Uidée de nation: des réceptions politiques

«LLes grands auditoires tumultueux et passionnés ont remplacé les
petites assemblées faconnées et raffinées [...]. Ce n’est pas seulement
notre ame, mais un grand nombre de nos ames qui s’exprime par les
sons®», notait le critique musical Camille Bellaigue a la fin du XIXe
siecle a propos de I'opéra. Deux ceuvres emblématiques peuvent nous
permettre d’analyser ce tumulte: La Muette de Portici en France et Na-
bucco en Italie.

La Muette de Portici, représentée pour la premiere fois le 29 février
1828 a Paris, est aujourd’hui totalement tombée dans I’oubli. Réha-
bilité en 2012 a I'Opéra-Comique de Paris, cet opéra n’avait plus été
joué en France depuis 1899°. Son anonymat total ne fait toutefois
pas honneur au succes qu’il a connu sous la Restauration et au sym-

* Voir Michael Sawall, “Viva V.E.R.D.I.”. Origine e ricezione di un simbolo nazionale
nell’anno 1859, Verdi 2001: Atti del Convegno internazionale, Parma, New York, New Ha-
ven, 24 gennaio -1° febbraio 2001, L.S. Olschki, Firenze 2003, 1000-9.

> Cfr. Birgit Pauls, Giuseppe Verdi und das Risorgimento: ein politischer Mythos im
Prozess der Nationenbildung, Akademie Verlag, Berlin 1996.

® Hervé Lacombe (dir.), Histoire de I'Opéra francais: du consulat aw début de la
Illeme République, Fayard, Paris 2020, V.

7 Ibidem.

8 Camille Bellaigue, FEtudes musicales et nowvelles silhouettes de musiciens, De-
lagrave, Paris 1898, 33.

¢ https://urls.fr/NQucLG, consulté le 06 novembre 2024. De maniere générale
les données sont disponibles sur operabase.fr.



Opera et sentiment d’appartenance nationale: France et Italie comparées 225

bole qu’il a constitué tout au long du XIXe siecle. Tres vite affublée
d’une image révolutionnaire, cette ceuvre est devenue une allégorie
de la France des barricades tout au long de ce siecle, de la révolution
de Juillet a la Commune. En outre, la premiére de cet opéra a aus-
si marqué la naissance d’un nouveau genre lyrique: le grand opéra,
un style dont I’épicentre fut Paris et qui domina les scénes francaise
et européenne entre les années 1820 et 1880. S’il est aujourd’hui, a
I’'image de son répertoire, abandonné des programmations, ce genre
fut le digne héritier de la tragédie lyrique de Lully. Caractérisé par
une scénographie fastueuse, des costumes clinquants et la présence
d’un ballet, le grand opéra se met surtout a la page du drame roman-
tique, en choisissant ses arguments, pour la grande majorité, dans
I’histoire moderne'.

En 1827, Eugeéne Scribe et Germain Delavigne, les librettistes, et
Daniel Auber, le compositeur, recoivent la premieére commande de
I’Opéra de Paris pour composer un opéra historique. Ils choisissent
comme sujet la révolte de 1647 menée par le pécheur napolitain Ma-
saniello contre la politique des impots des occupants espagnols. Fe-
nella, une jeune fille muette du village de Portici, est séduite par un
noble espagnol, Alphonse, promis a une autre. Apprenant qu’elle est
emprisonnée pour éviter le scandale, son frere Masaniello, organise
une révolte contre le pouvoir royal. Le spectaculaire se méle au pit-
toresque; a la fin, Fenella se suicide en se précipitant dans ’abime
du Vésuve en éruption''. Dans cet opéra, un air particulier marque
les esprits. Dans I’acte II, un duo appelle a I'insurrection contre les
Espagnols:

Mieux vaut mourir que rester misérable!
Pour un esclave est-il quelque danger?
Tombe le joug qui nous accable.

Et sous nos coups périsse I’étranger!
Amour sacré de la patrie,
Rends-nous I'audace et la fierté;

A mon pays je dois la vie;

Il me devra sa liberté.

10" Gilles de Van, Le grand opéra entre tragédie lyrique et drame romantique, <1l Saggia-
tore Musicale», vol.3, n°2, 1996, 325-60.

"' Herbert Schneider et Diana R. Hallman, Auber et Halévy, in Hervé Lacombe
(dir.), Histoire de I’Opéra francais, cit., 387-406.



226 Martin Finet

Difficile en 1828, sous la Restauration, de ne pas y voir une réfé-
rence a la Révolution, «<Amour sacré de la patrie» étant le premier vers
du dernier couplet de la Marseillaise.

Cependant, attribuer aux auteurs une quelconque volonté poli-
tique serait inexacte. En effet, I’ouvrage est loin de présenter une vision
idéalisée de la révolution, les révolutionnaires y sont prosaiques, voire
repoussants et vulgaires. Si le choeur refléete par moments le peuple, il
y figure une couche sociale violente et destructrice. De surcroit, au dé-
but de I’acte V, le choeur semble déclarer I'illégitimité de la révolution:
«D’un juste chatiment qui peut nous préserver?». L’éruption du Vésuve
qui conclut 'ceuvre peut étre interprétée comme un jugement divin
s’abattant sur des révolutionnaires finalement vaincus'.

La réception politique de La Muette de Portici est surtout a relier a
I’ambivalence de la Restauration et du régne de Charles X. Olivier Bara
la formule de la sorte: «cette période se veut Restauration, mais 1’effa-
cement du passé révolutionnaire et impérial, les retrouvailles forcées
avec les rituels d’Ancien Régime'» ne sauraient effacer la «conscience
de son sursis précaire'*». L’Opéra de Paris, alors Académie royale de
musique, est au centre de I’entreprise générale de réactivation des an-
ciennes symboliques. Directement administré par le ministere de la
Maison du Roi, il est dépositaire de I'image du souverain et doit «pro-
clamer sa réussite politique et sa gloire's». Cette «fonction politique
subtile'®» est par ailleurs a I’origine de la révolution esthétique qu’est le
grand opéra. C’est dans ce cadre que va naitre le symbole de la France
révolutionnaire qu’est La Muette de Portici.

L’examen de la presse permet d’expliquer le mythe politique qui
s’est formé autour de I'opéra de Daniel Auber. Un nouveau gouver-
nement, plus libéral, est nommé en janvier 1828 dans le but d’apaiser
les tensions qui regnent en France. Une des premiéres mesures prises
est de desserrer les contraintes qui pesent sur la presse. La critique

12 Jane Fulcher, The Nation’s image: French grand opera as politics and politicized art,
Cambridge University Press, Cambridge 1987, 11-46.

P Olivier Bara, Dramaturgies de la souveraineté: entrées royales et piéces de circonstance
sous la Restauration, «Imaginaire et représentations littéraires des entrées royales au
19e siecle», n°1, 2006, 41.

4 Julien Gracq, Réflexions sur Chateaubriand, «Cahiers du Sud», n°357, 1960,
164, cité dans Ibidem.

Y Jane Fulcher, The Nation’s image, cit., 18.

16 Ibidem.



Opera et sentiment d’appartenance nationale: France et Italie comparées 227

musicale devient un moyen de faire valoir des opinions politiques
contradictoires de maniere dérobée. Or, cet opéra, par ses multiples
allusions a la Révolution que la censure n’a pas jugé bon d’interdire,
s’inscritdans un réseau de références, qui serontrelevées et soulignées
par la presse. Par exemple, le fait que Masaniello soit coiffé d’un bon-
net phrygien ou encore les emprunts a la Marseillaise sont largement
repris'’. De la méme maniére, la mauvaise image des révoltés trans-
mise par ’opéra est tout de suite dénoncée comme une ingérence
politique de la part du régime. Chaque détail de la représentation est
suyjet a interprétation. Par exemple, La Gazette de France souligne 1’ab-
sence du roi et la présence du futur Louis-Philippe, le plus libéral des
prétendants au trone, lors de la premiere. La Gazette de Paris critique
la représentation historiquement inexacte de la révolte tandis que
le Journal note qu’«un opéra n’est pas fait pour les divertissements»
et caractérise I’ceuvre de «portrait vivant de son époque»'®. De plus,
beaucoup de journaux furent tres critiques envers la fin tragique de
I’ceuvre, y voyant un sous-texte politique. Rapidement, I’ceuvre se voit
affublée d’une réputation d’opéra séditieux et révolutionnaire a tel
point que «les sept premieres reprises de I’ceuvre (4 aolt-6 septembre
1828) avaient omis le cinquieme acte, celui de la défaite des révoltés
napolitains vaincus par la répression espagnole, afin d’accentuer le
caractere révolutionnaire du livret'».

Toutefois, cet opéra est surtout connu pour sa légende en Bel-
gique. En effet, I'Etat belge est né de I'insurrection de 1830 contre
le pouvoir monarchique néerlandais, dont le signal de départ fut
une représentation de la Muette de Portici au théatre de la monnaie a
Bruxelles le 25 aott 1830. Lorsque Masaniello et Pietro appellent a la
révolte («Mieux vaut mourir que rester misérable®»), les spectateurs
se levent, reprennent en cceur et sortent. ’émeute gagne toute la

7" Cfr. Maurice Agulhon, Marianne au pouvoir: limagerie et la symbolique républicaines
de 1880 a 1914, Flammarion, Paris 2001.

¥ Les journaux mentionnés sont cités dans Jane Fulcher, The Nation’s image, cit.,
37-1.

¥ Théophile Gautier, Critique théatrale, t.1 (1835-1838), P. Berthier et F. Brunet éd.,
Champion, Paris 2007, 128, cité dans Hervé Lacombe (dir.), Histoire de I’Opéra francais,
cit., 390.

20 Augustin Eugene Scribe et Germain Delavigne. La muette de Portici: opéra en 5
actes, 1828, Acte 11, Scéne 2, Duo de Masaniello et Pietro.



228 Martin Finet

ville. Le 4 octobre la Belgique prend son indépendance du royaume
des Pays-Bas*'.

Si cet opéra est aujourd’hui principalement connu pour sa place
dans le roman national belge, son importance dans la France du XIXe
ne doit surtout pas étre minorée. Richard Wagner, le chantre de I'opé-
ra ouvertement nationaliste, compare le personnage de Gavroche, sym-
bole par excellence de la barricade parisienne, a I'ccuvre de Daniel
Auber®. Il «insiste, dans une perspective résolument romantique, sur
les affinités entre Auber et une culture musicale émanant du peuple*»
voire du peuple révolté. Il justifie son intérét de la maniére suivante:
Auber a con¢u une musique pour «faire danser le monde entier*»
apres avoir écouté le peuple parisien se rebeller. Selon le compositeur
allemand, I’essence de I’art francais se trouverait l1a, dans cette capacité
a soulever la foule contre la tyrannie®. L’ceuvre devient finalement un
symbole de la France des barricades. L'identité nationale révolution-
naire francaise a su trouver en la Muette de Portici un symbole qui a tra-
versé une partie du sieécle et qui est resté treés présent lors des grandes
crises parisiennes: 1832, 1848 et 1870. Ainsi, pendant la Commune,
nombreux sont les concerts qui intégrent I’ouverture de 'opéra ou
encore le célébre duo entre Pietro et Masaniello a leur programme®.

Le parallele avec Nabucco peut étre fait sans difficulté. En effet,
I’opéra de Verdi de 1842 met aussi en scéne une histoire d’amour ayant
pour toile de fond I'oppression d’un peuple par une puissance étran-
gere. L'histoire de 'oppression des Juifs par Nabuchodonosor qui en-
vahit Jérusalem est surtout passée a la postérité par un air: le choeur des
esclaves et son fameux «Va, pensiero»*.

2l Cfr. Roland Van der Hoeven, Le thédtre de la Monnaie et son Public: Des émeutes de
«La muette de Portici» (1830) au recueillement de «Parsifal»(1914), «Revue belge de Musi-
cologie/Belgisch Tijdschrift voor Muziekwetenschap», 2002, 9-35.

22 Cécile Leblanc, Frangois-Esprit Auber dans la tourmente, de Gavroche aux Guer-
mantes, «\Revue germanique internationale», n°36, 2022, 111.

B Ibidem.

2 Richard Wagner, (Euvres en prose, t. VII, traduction Jean-Gabriel Prod’homme,
Delagrave, Paris 1910, 15.

5 Ibidem.

% Delphine Mordrey, Moments musicaux: high culture in the Paris Commune, «Cam-
bridge Opera Journal», vol. 22, n°1, 2010, 1-31.

77 Cfr. Antonin Durant Le cheeur des esclaves. Quand Verdi écrivait Uhistoire. Bu-
chet Chastel, Paris 2022.



Opera et sentiment d’appartenance nationale: France et Italie comparées 229

La encore, attribuer a Verdi des vell€ités contestatrices serait aller
vite en besogne. Alberto Mario Banti a certes intégré Nabucco a son
«canon risorgimental®» et décrit I'opéra comme «un drame du Risor-
gimento®», mais faire de I’écriture de cette ceuvre le moment a partir
duquel Verdi devient «un prophéte, un barde, ou tout du moins, un
«symbole de conscience nationale» pour le peuple italien*», comme
I’écrivent un grand nombre de ses biographes, peut étre largement dé-
battu. Récemment arrivé a Milan de la campagne parmesane, le jeune
Giuseppe a surtout des préoccupations matérielles et, comme nous le
prouve sa correspondance, celles-ci ne sont pas encore politiques®.
Ainsi, rien ne prédestinait cette ceuvre a devenir le symbole qu’elle est
devenue.

Son insertion dans le mythe de la naissance de la nation n’est pas
instantanée. Si le succes est immédiat, beaucoup d’historiens refusent
d’accorder a cet opéra une quelconque influence sur la création d’un
sentiment national italien au moment de sa création®’. Roger Parker
montre que les cheeurs dits patriotiques sont passés relativement ina-
percus aux oreilles de la critique et du public a I'époque®. Assez éton-
namment, tout au long du XIXe siecle, c’est sous la domination au-
trichienne que I'ceuvre de Verdi est le plus souvent représentée. En
effet, méme apres I'indépendance, I’opéra disparait des programmes.
Il faudra attendre 1913 et le centenaire de la naissance du compositeur
pour voir I’ceuvre jouée a la Scala. Elle n’y avait pas été représentée
depuis 1861

A T'occasion des hommages au moment de la mort de Verdi, en
1901, puis des célébrations données pour le centenaire de sa naissance,

8 Alberto Mario Banti, La nazione del Risorgimento: parentela, santita e onore alle
origini dell’Italia unita, Einaudi, Torino 2000.

2 1vi, 45-6.

0 George W. Martin, Verdi, Politics, and “Va, pensiero” The Scholars Squabble, <The
Opera Quarterly», vol. 21, n°1, 2005, 113.

’U Pierre Milza, Verdi et son temps, Perrin, Paris 2001, 126-9.

2 Cfr. Anna Tedesco, National Identity, National Music and Popular Music in the Ital-
ian Music Press during the Long 19th Century, «Studia Musicologica», vol. 52, n°1, 2011,
259-70.

» Roger Parker, Arpa d’or dei fatidici vati: the Verdian patriotic chorus in the 1840s,
Istituto nazionale di studi verdiani, Parma 1997, 32.

** Giampiero Tintori, Cronologia. Opere-balleti-concerti, 1778-1997, Grafica Gu-
tenberg, Milano 1999, 46-53. Ouvrage consultable aux archives de la Scala.



230 Martin Finet

le lien entre Nabucco et le Risorgimento s’établit et se répand. C’est lors
de ses funérailles nationales que le fameux choeur «Va’ Pensiero», par le
biais d’une interprétation monumentale dirigée par Arturo Toscanini,
va étre intégré au mythe Verdi comme synthése de ’engagement pa-
triotique du compositeur. Lors des cérémonies du centiéme anniver-
saire de sa naissance en 1913%, cette association inonde la presse. Un
film y est méme consacré®. Dés lors, les biographies et ouvrages qui sui-
vront n’auront de cesse de répandre cette histoire, au mépris, parfois,
d’une certaine rigueur historique. Ainsi, pour Nabucco, I’ceuvre ne de-
vient un symbole qua posteriori. Elle le devient a un moment ou furent
particulierement encouragées les différentes «formes de participation
collective [...] au culte de la nation et de la patrie*’». L’inscription de
cet opéra dans le mythe laique du Risorgimento participe de cette «al-
phabétisation patriotique®» qui lie ensemble les objectifs d’éducation
politique et de légitimité. En effet, le climat politique dans lequel Verdi
meurt est un climat de crise. Tous les grands noms de I'unification et
du Risorgimento se sont éteints et I'Italie vient de traverser deux trau-
matismes majeurs: les émeutes milanaises de mai 1898, réprimées dans
le sang, et 'assassinat d’Umberto I deux ans plus tard*. L’unité de la
toute jeune nation mise a mal a besoin de la promotion de vecteurs
d’union nationale.

Ces deux ceuvres peuvent donc étre comparées a plusieurs égards:
les deux intrigues contiennent en elles les conditions de leur interpré-
tation patriotique et mettent en scéne une révolte contre un oppres-
seur étranger. En outre, ces opéras ne sont pas devenus des symboles
ex-nihilo; ils se sont formés dans des moments de crises politiques et de

» Pour une analyse compléte de la diffusion du mythe Verdi lors des célébrations
de 1901, et 1913 cfr. Martin Finet, La diffusion d’un mythe: les hommages a Giuseppe Verdi
(1901 et 1913), mémoire de master, sous la direction de Jean-Yves Frétigné et Olivier
Wieviorka, ENS Paris-Saclay, 2023.

¢ Giuseppe De Liguoro (réal.), Giuseppe Verdi nella vita e nella gloria (1813-
1913), Labor films, 1913. Ce film est consultable en ligne.

7 Massimo Baioni, Mémoires publiques du Risorgimento dans Ultalie libérale. Un par-
cours historiographique, «<Revue d’histoire du XIXe siecle», n°44, 2012, 152.

% Cfr. Bruno Tobia, Una patria per gli italiani. Spazi, itinerari, monwumenti nell Ita-
lia unita (1870-1900), Laterza, Roma-Bari 1991 et Umberto Levra, Fare gli italiani:
memoria e celebrazione del Risorgimento, Comitato di Torino dell’Istituto per la storia
del Risorgimento italiano, Torino 1992.

* Emilio Gentile, Le origini dell’ltalia contemporanea: Ueta giolittiana, Laterza,
Roma 2011, 1-8.



Opera et sentiment d’appartenance nationale: France et Italie comparées 231

recherche d’identité. Ce parallele ne peut pas faire I’économie d’une
analyse européenne. En effet, comme I’écrit Anne-Marie Thiesse, «rien
de plus international que la formation des identités nationales*». Les
discours de libertés européennes et «son cortege de grandes figures
et d’espoirs*!» se diffusent. Victor Hugo et Alessandro Manzoni (par-
mi tant d’autres), ces prophétes romantiques, dont les professions
intellectuelles s’accompagnent souvent d’'un engagement libertaire,
voient leurs ceuvres circuler. Un lexique commun impregne les révo-
lutionnaires, d’abord en France, puis en Italie. Hernani, ceuvre d’Hugo
(1830) interprétée par Verdi (Ernani, 1844), donne méme son nom
a une mode: le chapeau a plume a la Hernani devient un des signes
distinctifs du patriote italien*. La circulation d’une esthétique révolu-
tionnaire entre la France et I'Italie pendant cette période de définition
des identités nationales permet d’en expliquer les points communs.

Toutefois, deux différences majeures sont a noter. Tout d’abord,
la temporalité de leur émergence comme symbole n’est pas la méme.
C’est la réception contemporaine de I’ccuvre d’Auber qui en fait une
allégorie révolutionnaire quand il faut attendre I'unité italienne, et
peut-étre méme la mort du compositeur, pour voir éclore en Nabuc-
co la charge symbolique qu’elle a acquise aujourd’hui. De plus, si ces
deux exemples témoignent de deux symboles d’appartenance natio-
nale, I'un est profondément séditieux et I'autre unificateur. En effet,
I'image symbolisée par La Muette de Portici est celle de I’esprit frondeur,
celle d'un peuple subversif. Chez Verdi, le peuple ne se révolte pas, il
chante, en choeeur, son désespoir de la terre promise. Cela peut s’ex-
pliquer par leur utilisation respective. La Muette de Portici est utilisée
comme symbole de lutte contre un régime illibéral dans une nation
déja établie quand Nabucco est utilisé pour exalter une unité tout juste
acquise.

Notre analyse pourrait se poursuivre sur bien d’autres ceuvres qui
trouvent en elles de nombreux des éléments essentiels du drame ro-
mantique, largement influencé par littérature de Walter Scott, Alessan-

0 Anne-Marie Thiesse, La Création des identités nationales. Europe, XVIIIe-XXe siécle,
Seuil, Paris 1999, 11.

" Quentin Deluermoz et Jeanne Moisand, Révolutions européennes (1815-1900). La
barricade et la machette. Une histoire connectée, in Ludivine Bantigny et al. (dir.), Une histoire
globale des révolutions, La Découverte, Paris 2023, 282.

42 Cfr. Ibidem.



232 Martin Finet

dro Manzoni puis Victor Hugo. C’est principalement par la transposi-
tion historique des tensions politiques (La Battaglia di Legnano [Verdi,
1849], Guillaume Tell [Rossini, 1829]) et religieuses (Les Huguenots
[Meyerbeer, 1836], La Juive [Halévy, 1835]) dans un contexte politique
de crise et d’identité nationale a affirmer que prennent forment ces
symboles. Toutefois, si I’opéra du XIXe se fait, malgré lui, langage d’un
peuple en France et en Italie, cette vocation décline avec ce siecle. Les
soubresauts politiques francais de la fin du XIXe font disparaitre des
scenes lyriques le grand opéra francais quand I'opéra italien du XIXe
devient un patrimoine national exalté comme tel.

L'appropriation d’un patrimoine national

Ce qui fait I'identité nationale, écrit Anne-Marie Thiesse, c’est avant
tout «la transmission a travers les ages d’un héritage collectif*», d’un
«patrimoine symbolique et matériel*». A ce titre, opéras francais et ita-
lien ne peuvent qu’étre opposés. En effet, le répertoire lyrique italien
du XIXe intégre progressivement ce patrimoine symbolique et maté-
riel que «possédent en indivision le bourgeois toscan et le berger cala-
brais*®». A I'inverse, I’opéra francais du XIXe ne peut aujourd’hui plus
se prévaloir d’une quelconque portée identitaire.

Si expliquer la diffusion de I'opéra du XIXe comme patrimoine
national dans toute la société italienne reléverait d’une entreprise ti-
tanesque, quelques éléments peuvent étre mis en avant. Tout d’abord,
ce patrimoine peut étre qualifié de national car il s’inscrit dans une
longue tradition exclusivement italienne. En effet, avant méme que
I’Italie n’existe en tant qu’entité politique, I’opéra définissait une Ita-
lie culturelle. L’opéra, comme genre musical y est né. L’invention
d’une forme essentiellement francaise, représentée par Lully, réside
d’ailleurs dans son opposition méme a I’opéra italien. Ainsi, 'opéra
se présente comme une instance de création de sens pour la nation
italienne naissante. Giovanni Morelli parle de I’opéra italien de la fin
du XIXe siecle et du début du XXe comme le «made in Italy>: ses ar-
tistes, chefs comme chanteurs, s’exportent aux quatre coins de la pla-

# Anne-Marie Thiesse, Des fictions créatrices: les identités nationales, <Romantisme: la
revue du dix- neuviéme siécle», 2000, vol. 30, n°110, 52.

- Ibidem.

 Ibidem.



Opera et sentiment d’appartenance nationale: France et Italie comparées 239

nete*. En outre, ce qui permet d’unifier la diversité que recele I'opéra
italien, de Monteverdi a Puccini, et de le distinguer des autres réper-
toires lyriques européens, c’est le belcanto. De la période des castrats a la
figure du ténor au début du XXe, le chant est vite devenu un élément
central de la dramaturgie lyrique italienne, plus qu’ailleurs*.

De plus, I'opéra italien est relativement populaire. Populaire, il ne
I’est pas par son public, pour des raisons de colts, mais par sa diffu-
sion: nombreux furent les relais qui purent diffuser cette musique. Le
plus important parmi ceux-ci furent les bande, formations musicales po-
pulaires trés répandues, principalement dans le nord de la péninsule.
Surtout pendant la deuxiéme moitié du XIXe siecle, elles participérent
a la diffusion du répertoire mélodramatique nationale®. Une étude
réalisée sur les fanfares municipales de Plaisance et Crémone entre
1861 et 1874 montre I'influence de I’opéra italien sur leur répertoire®.
Ainsi, le public pouvait écouter les grands airs de La Traviata a travers
un concerto pour bugle ou encore ceux d’Un Ballo in maschera, source
d’inspiration principale pour la composition d’'un «pot-pourri®’». Si
cette étude a ses limites — les deux villes sont situées dans le nord et
possedent toutes les deux un opéra —, elle nous permet de faire I’hypo-
these que le répertoire lyrique — Rossini, Bellini, Donizetti, Verdi, Puc-
cini — arrivait aux oreilles de personnes qui ne pouvaient se payer une
place a I'opéra. Giuseppe Tomasi di Lampedusa illustre cette fonction
de la banda dans son roman Il Gattopardo (1958):

Al di la del breve ponte le autorita stavano ad attendere, circondate da qual-
che diecina di contadini. Appena le carrozze entrarono sul ponte la banda
municipale attacco con foga frenetica «Noi siamo zingarelle» [La Traviata,
Verdi, 1853] primo strambo e caro saluto che da qualche anno Donnafugata
porgeva al suo Principe; e subito dopo le campane della Chiesa Madre e del
convento di Spirito Santo, avvertite da qualche monello in vedetta, riempiro-

# Giovanni Morelli, L'Opera, in Mario Isnenghi, I luoghi della memoria: Simboli e
miti dell’ltalia unita, Laterza, Roma 1996, 45-97.

47 Gilles de Van et al., Esthétique de Uopéra italien: La popularité en question, <Nouvelle
revue d’esthétique», n° 12, 2013, 135-42.

% Roberto Leydi, Diffusione e volgarizzazione, in Lorenzo Bianconi et Giorgio
Pestelli (dir.), Storia dell’opera italiana, parte 2a - I Sistemi, ED'T, Torino 1988, 301-92.

# Nino Albarosa, Amilcare Ponchielli, «capomusica» a Piacenza e Cremona (1861-
1874), in Amilcare Ponchielli, 1834-1886. Saggi e ricerche nel 150° anniversario della
nascita, Cassa rurale e artigiana, Casalmorano 1984, 93-124.

0 Ivi, 114.



234 Martin Finet

no 'aria di baccano festoso. «Grazie a Dio, mi sembra che tutto sia come al
solito» penso il Principe scendendo dalla carrozza.”

Ce répertoire a la fois populaire et profondément italien va pro-
gressivement se constituer comme patrimoine capable de susciter I’ad-
hésion a la communauté nationale. En effet, celui-ci s’institutionna-
lise comme élément essentiel des rites d’union nationale. Dés 1900,
la presse reprend fréquemment cette idée d’un «patrimoine mélodra-
matique [...], part importante de notre richesse nationale®». Ainsi, les
commeémorations de la naissance ou de la mort de Giuseppe Verdi se-
ront, tout au long du XXe siecle, systématiquement accompagnées de
ces rites de célébration de la nation.

Les commémorations de 1913 en sont la premiére occurrence. Le
centenaire de la naissance du compositeur méle hommage a I’ceuvre
verdienne et grandes manifestations collectives. Un exemple est parti-
culierement frappant. Le ténor Giovanni Zenatello a I'idée de rendre
hommage a Verdi en donnant Aida en plein air, dans les arénes de
Vérone en aott 1913°%. Dans le journal L'Adige, on titre: «40.000 persone
acclamanti hanno decretato il trionfo ai promotori e agli esecutori dell’Aida™>.
Dans le méme journal, une chronique considére que I’ceuvre de Verdi
est tres belle, «ma immensamente piu grande e stupefacente e questa visione re-
ale di una massa umana che condivide con gli esecutori, una identica espressio-
ne di bellezza! *>». On a bien 1a ce que I’on pourrait qualifier de rituel de
reconnaissance de la nation. Cette année de commémoration marque
aussi I'insertion de la figure du musicien parmesan dans la longue
tradition de religion civile de I'Italie libérale. En effet, les hommages
populaires a Giuseppe Verdi de 1913 contiennent tous les éléments
liturgiques qui témoignent d’une réelle dévotion pour le compositeur.
L’inauguration de la statue de Giuseppe Verdi a Milan est, a cet égard,
treés éloquente. Le représentant de la couronne d’Italie, le Comte de

°l Giuseppe Tommasi di Lampedusa, 1l Gattopardo, Feltrinelli Editore, Milano
1958, 76.

2 Congres théatral de 1900, Il Messaggero, 13 janvier 1900, cité dans Didier
Francfort, Le crépuscule des héros: opéra et nation aprés Verdi, <Mélanges de 1’Ecole
francaise de Rome: Italie et mediterranée», Ecole francaise de Rome, Roma 2005,
278.

» Pour le détail cfr. Giovanni Morelli, L'Opera, cit.

> L'apoteosi verdiana di iersera in Arena..., <IAdige», 11 aott 1913, 2.

» L’Adige, 13 aout 1913, cité dans Giovanni Morelli, cit., 64.



Opera et sentiment d’appartenance nationale: France et Italie comparées 235

Turin, cousin du roi Vittorio Emanuele III, & la maniere d’un évéque
qui bénirait une tombe, éleéve Verdi au rang de «saint» de la nation:

Il Principe si avanza verso la corona del Re e pronuncia le seguenti parole:
«In questa Casa sulla Tomba di Giuseppe Verdi, nel centenario della sua na-
scita, in nome di S. M. il Re, io depongo questo bronzo atto ad affermare la
Sovrana ammirazione verso il Grande Maestro, il quale nell’arte della musica
ceppe far vibrare e rifulgere le eccelse virtu dell’ingegno e dell’animo suo, a
maggior gloria della patria grandessa».”

Deés lors, et ce quels que soient les régimes au pouvoir, les hom-
mages a Verdi seront des moments d’exaltation du sentiment d’appar-
tenance nationale. Ainsi, en 1913, sous la monarchie libérale, en 1941
sous le fascisme, pour les quarante ans de la mort du compositeur®,
ou dix ans plus tard, sous la République italienne naissante™, des hom-
mages grandioses y célebreront I'unité nationale. Si les contextes po-
litiques sont évidemment tres différents, les similitudes ne manquent
pas. Pélerinages dans ces nouveaux lieux saints (maison du Maestro a
Sant’Agata, Busseto, village natal de Verdi, tombe du compositeur a
Milan), célébrations populaires qui sortent des seuls théatres d’opéra,
représentations monumentales de ses plus grandes ceuvres et surtout
interprétation de la Messa di Requiem se retrouvent systématiquement.
Cette derniére, peu jouée d’ordinaire, symbolise a merveille I'inscrip-
tion d’un répertoire dans la glorification de la nation. Composée pour
I’anniversaire de la mort d’Alessandro Manzoni, figure centrale du Ri-
sorgimento, cette ceuvre devient I’affirmation du lien risorgimental entre
deux représentants décisifs de la culture citoyenne: Verdi et Manzoni.
La religiosité de I’ceuvre est ici subordonnée au mythe du Risorgimen-
to. Enfin, le vocabulaire est le méme: Verdi, cet «ltaliano del Risorgimen-
10>, s’est fait «sfruttatore del sentimento patriottico degli italiani e delle glo-

> Linaugurazione del monumento a Verdi, «Corriere della Sera», 11 octobre
1913, 5.

°7 Cfr. Gabrielle Prud’homme, Commémorer Verdi sous le fascisme: les célébrations
de 1941, Mémoire de master en musicologie, sous la direction de Marie-Héléne
Benoit-Othis et Francois de Médicis, Université de Montréal, 2019.

8 Ibidem.

*? Guido Pannain, Nel cinquantenario della morte: Resurrezione di Giuseppe Verds,
«Il Tempo», 27 janvier 1951, 3 cité par Gabrielle Prud’homme, cit., 119.



296 Martin Finet

rie della sua Naziond», mais est surtout un «simbolo di pura italianita®»,
ainsi qu’un «orgoglio di razza®®». Ainsi, I’ceuvre et la figure de Verdi sont
subordonnées a la gloire de I'Italie.

Toutefois, il faut noter que I'opéra cesse d’étre le vecteur privilé-
gié de I'idée de nation. C’est moins la musique qu’on céleébre que la
reconnaissance «du génie national qui s’y manifeste®». L’abandon de
«I’évidence héroique du premier Verdi®» lors de ces célébrations en
est bien le signe. En effet, les premiers opéras de Verdi, les opéras dits
patriotiques, se font de plus en plus rares dans le répertoire. Nabucco
est treés rarement joué en entier et Les Lombards ou Un ballo in maschera,
opéra apres lequel serait né I’acronyme Viva V.E.R.D.I., disparaissent
des scénes lyriques au XXe siécle. A I'inverse, ce sont les opéras de la
trilogie populaire (La Traviata, Rigoletto, Il Trovatore) ainsi que les der-
niers opéras du compositeurs (Otello, Falstaff) qui sont le plus souvent
représentés.

Si Giuseppe Verdi est évidemment la figure majeure de ce patri-
moine lyrique institutionnalisé, celui-ci ne peut étre réduit au natif de
Busseto. En effet, Puccini, dont le régime fasciste a instrumentalisé la
figure et les ceuvres pour en faire le successeur de Verdi au titre de
compositeur national, intégre pleinement ce patrimoine avec ses chefs
d’ceuvre au premier rang desquels La Boheme, Tosca ou Turandot™. Cette
patrimonialisation du répertoire est aussi constituée par quelques
autres grands succes de I'opéra italien du XIXe comme Norma de Bel-
lini, Lelisir d’amore et Lucia di Lammermoor de Donizetti ou encore I[
Barbiere di Siviglia de Rossini.

Ce qu’on célebre alors, c’est bien un lieu de mémoire®, un lien
essentiel entre une communauté et un passé mythique et partagé pour

0 Verdi nella caricatura, <1’ Amico dei musicisti», 1951, 7, cité dans Ibidem.

¢t Aldredo Sangiorni, Visita alla mostra verdiana, 1941, 377, cité dans Giuseppe
Mule (dir.), Verdi: Studi e memorie, Istituto Grafico Tiberino, Roma, 377-382.

¢ Virgilio Coletti, Cinquant’anni, «<I.’Amico dei musicisti», 1951, 1, cité dans
Gabrielle Prud’homme, cit., 119.

% Didier Francfort, cit., 272.

4 Ivi, 284.

® Cfr. Matilde Legault, Récupérer Uopéra sous le fascisme italien. Le cas de Turandot,
«Les Cahiers de la Société québécoise de recherche en musique», 2020, 93-104.

% Cfr. Pierre Nora (dir.), Les Lieux de mémoire, 3 volumes, Gallimard, Paris
1984-1992 et Mario Isnenghi (dir.), I Luoghi della memoria, 3 volumes, Laterza,
Roma-Bari 1996-1997.



Opera et sentiment d’appartenance nationale: France et Italie comparées 2937

encourager la formation d’une identité culturelle nationale. Ce sont
ces pratiques mémorielles, éléments déterminants dans I'affirmation
des identités collectives des nations, qui vont en permettre 1’assimila-
tion.

A I'inverse, si le grand opéra francais, trés politique, est une vitrine
des régimes monarchiques du XIXe siecle, I'opéra francais, contraire-
ment a son voisin méditerranéen, ne peut se targuer d’avoir une portée
identitaire. Quel patrimoine lyrique mettre en avant? Le patrimoine
officiel, celui issu de la scene royale puis impériale? ou celui des scénes
concurrentes? Philippe Glumplowicz parle de 'opéra francais comme
d’une «identité hésitante®».

Si la vitrine du régime qu’est I’Opéra de Paris se donne pour mis-
sion de donner une culture commune aux Francais, les grands succes
qui passeront I’épreuve des siecles (Faust [Gounod, 1849], Carmen
[Bizet, 1875], Les Contes d’Hoffman [Offenbach, 1881]) sont produits
par les scénes concurrentes (le Théatre Lyrique pour la premiére
et I’Opéra Lyrique pour les deux autres) dans trois styles tres diffé-
rents. Leur point commun: aucune de ses ceuvres ne s’inscrit dans le
genre du grand opéra. Avec Faust, Gounod innove et rompt frontale-
ment avec la tradition du grand opéra de Meyerbeer. Carmen, malgré
son succes international, n’inteégre le répertoire de ’Opéra de Paris
qu’en 1959%. L’immoralité de son intrigue lui aura longtemps fermé
les portes de la plus prestigieuse des scénes parisiennes. Quant a Of-
fenbach, la légereté du style et les accusations de démoralisation et
de dégénérescence de son ceuvre placent celle-ci aux antipodes du
genre officiel.

En outre, le grand opéra, I'opéra du régime, ne peut étre qualifié
d’uniquement francais. Camille Bellaigue, célebre critique musical en
dira la chose suivante: «Le «grand opéra francais», c’est I'opéra dont
un de nos musiciens, Auber, nous a donné le premier et trés imparfait
exemplaire. Un Italien, Rossini, et Meyerbeer, un Allemand, en ont
créé chez nous, pour nous et selon nous, les chefs-d’aceuvre®». Ainsi,

¢ Philippe Gumplowicz, Lopéra francais, une identité hésitante, in Hervé Lacombe
(dir.), Histoire de I'Opéra francais: de la Belle Epoque au monde globalisé, Fayard, Paris 2022,
197-200.

% Donnée disponible sur operabase.fr.

% Camille Bellaigue, Les Epoques de la musique: Le grand opéra francais, «<Revue des
Deux Mondes (1829-1971)», vol.35, n°3, 1906, 612-49.



298 Martin Finet

tout compositeur étranger pouvait devenir «francais» s’il acceptait de
passer «I’épreuve de naturalisation», c’est-a-dire 1’écriture d’un opéra
en langue francaise selon une dramaturgie conciliant les esthétiques
nationales™». Ces esthétiques, Emmanuel Reibel les définit de la sorte:

Jusque-la, 'opéra francais était percu comme le garant d’un équilibre entre
I’école italienne (au service de la «mélodie», et favorisant les voix) et I’école
germanique (privilégiant I’<harmonie», c’est-a-dire la partie symphonique),
mais aussi comme un juste milieu entre «I’absolutisme du public» (a la facon
italienne) et «I’absolutisme de I’artiste» (a la facon allemande): 1’école fran-
caise — qui s’octroyait la primauté en matiere d’intelligence scénique — était
ainsi percue comme une «école éclectique», ayant pris «aux Italiens la mélo-
die, aux Allemands la science harmonique et [ayant] fourni d’elle-méme son
entente de la scéne».”!

Ainsi, cet entre-deux, ce subtil équilibre est mis a mal a la fin du
siecle par la pénétration de I’esthétique wagnérienne. Dés lors, on
peine ay trouver ’antidote souhaité a cette germanisation rampante.
D’autre part, certains évéenements politiques rendent ces opéras
caducs pour toute velléité de représentation nationale. Bien qu’ils
continuassent a étre joués bien au-dela de 1900, leur production
connut un déclin marqué. Avec le climat de realpolitik installé a la
suite du Printemps des peuples de 1848, une esthétique plus intime et
centrée sur l'individu, a I'instar de ce qu’évoque I’ceuvre de Charles
Gounod deés les années 1850, fut progressivement préférée par le
public a la naiveté et a la pompe du drame romantique’. De plus,
avec I’expression d’un nationalisme virulent favorisé par la guerre
franco-prussienne au début des années 1870, doublé parfois d’une
germanophobie et d’un antisémitisme, 1’éclectisme cosmopolite de
ce genre ainsi que la judéité d’un grand nombre de ses compositeurs
sont souvent dénoncés. Vincent d’Indy, compositeur de premier plan
de la fin du XIXe écrit:

Scribe fournisseur patenté de tous les canevas sur lesquels les musiciens hé-
braiques viennent plaquer leurs formules ; Auber, [...] d’incontestable ata-
visme israélite, avec ses 44 opéras ; Halevy, dont les 38 opéras, délices des té-

" Emmanuel Reibel, L'opéra au prisme de la critique musicale, in Hervé Lacombe
(dir.), Histoire de 'Opéra frangais: du consulat au début de la I1léme République, Fayard,
Paris 2020, 210.

T Ivi, 211.

2 Ibidem.



Opera et sentiment d’appartenance nationale: France et Italie comparées 239

nors de province, semblent porter un constant défi aux regles de la prosodie
francaise.”™

Du reste, le grand opéra est un genre dont les relais populaires sont
faibles, rendant impossible toute forme de patrimonialisation. «La ré-
volution de Juillet est le triomphe de la bourgeoisie; I’Opéra devien-
dra son Versailles, elle y accourra en foule prendre la place des grands
seigneurs et de la cour exilés”». Ainsi, cette forme artistique est, dés
la fin du XIXe siecle vue comme du clinquant et du factice seulement
destinée aux gotts d’une élite particuliere.

L’outil politique et identitaire qu’était le grand opéra parisien fait
désormais figure de relique; il n’est dorénavant étudié que pour le sym-
bole historique qu’il était. Toutefois, une question demeure. L'identité
de ce répertoire francais ne pourrait-elle pas se trouver dans les scénes
concurrentes, Opéra-Comique en téte, ce «théatre francais, tout a fait
francais”™»? Si Carmen et Faustsont en effet entrés dans le canon interna-
tional, I’exotisme de I’'un et I’expressionisme de ’autre rendent impos-
sibles leur assimilation comme symboles identitaires. Alors, que penser
de I'opérette? Forme légere, véritable vitrine du Second Empire, elle
est un genre proprement parisien. Néanmoins, son assimilation avec la
«féte impériale» dans la Ille République naissante lui vaudra de se faire
accuser de toutes les turpitudes. Son plus grand nom, Offenbach, n’est
pas épargné par les élucubrations antisémites d’un Edouard Drumont
dont le brulot, La France Juive, connait une audience considérable. Ce
dernier rend responsable Offenbach de la défaite:

Le Juif Offenbach, [...] apres avoir obéi a sa race en travestissant, aux éclats
de rire de la foule, les pures créations du génie aryen de la Grece, a travaillé
consciencieusement pour la Prusse en apprenant aux soldats a outrager leurs
généraux, en raillant le panache du chef qui flottait jadis au-dessus des mélées
comme un signe de ralliement, le sabre des péres qui, brandi dans les charges
héroiques, a tant de fois sauvé la patrie.”™

? Vincent d’Indy, Richard Wagner et son influence sur Uart musical francais, Li-
brairie Delagrave, Paris 1930, 12.

™ Louis Désiré Véron, Mémoires d’un bourgeois de Paris, 111, Gonet, Paris 1854,
171.

7 Alfred Bruneau, Petite enquéte sur Uopéra-comique, «Le Figaro», 4 février 1898,
cité dans Philippe Blay, Un théatre francais, tout a fait fran¢ais, <Revue de Musicolo-
gie», 2001, 106.

* Edouard Drumont, La France juive, C. Marpon et E. Flammarion, Paris
1886, 239.



240 Martin Finet

Si les Contes d’Hoffman, aident «a maintenir son auteur parmi les
compositeurs reconnus’’», la condamnation de ’Empire auquel est
associé un Offenbach «french cacanisé» a souhait’» jette une forme
d’opprobre sur tout un répertoire.

Deux mouvements opposés sont donc a I’ceuvre de part et d’autre
des Alpes. D’un c6té, le répertoire du XIXe est pleinement intégré au
panégyrique d’un régime qui cherche a glorifier son passé quand, de
I’autre, I'avenement de la République encourage le rejet d'un réper-
toire cosmopolite désormais associé a un régime défait.

Ainsi, si certaines ceuvres des répertoires francais et italiens sont
devenues les portes voix d’un peuple au XIXe siecle, la postérité de
ces mémes répertoires a €té on ne peut plus différente. En Italie, en
suivant Adorno, une logique fétichiste a accompagné l'institutionna-
lisation d’un patrimoine musical figé qui accompagne les célébrations
de la nation™. En France, I’opéra national n’aura jamais suscité un sen-
timent d’appartenance national, le laissant au statut de relique, plus
que de patrimoine.

T Jean-Claude Yon, La carriere posthume d’un musicien ou Offenbach aux Enfers, «His-
toire Economie et Société», 2001, 263.

8 Ibidem.

” Théodore W. Adorno, Le caractére fétiche dans la musique et la régression de
lécoute, texte paru en 1938 dans le Zeitschrift fiir Sozialforschung, rééd., Francfort
1973, trad. francaise, Editions Allia, Paris 2001.



Laura Mitarotondo”

Limati del progresso e aporie della civilisation
in Tzvetan Todorov

1. L’wmanesimo come cifra culturale e politica

E civilizzato, sempre e ovunque, chi sa riconoscere pienamente I'umanita de-
gli altri. Per giungere a questa condizione bisogna superare due tappe: nel
corso della prima scopriamo che gli altri hanno modi di vivere differenti dai
nostri; nel corso della seconda accettiamo di vederli portatori della nostra
stessa umanita. All’esigenza morale si affianca una dimensione intellettuale:
far comprendere ai propri vicini un’identita estranea, individuale o collettiva
che sia, ¢ un atto di civilta, perché cosi facendo si amplia il cerchio dell'uma-
nita; ecco che scienziati, filosofi e artisti contribuiscono a far retrocedere la
barbarie'.

Queste parole di Tzvetan Todorov, affidate alle pagine del saggio La
paura dei barbari. Oltre lo scontro delle civilta, 1a cui prima edizione risale
al 20082, rappresentano un punto di approdo nel pensiero di un auto-
re che molto si € interrogato sui concetti di civilta, progresso, culture,
identita, alterita, democrazia.

Se il cammino dell’intellettuale franco-bulgaro ¢ considerato «un
preziosissimo punto di osservazione del ventesimo secolo»’, quello
stesso cammino ¢ costellato di concetti della tradizione politica della
modernita dispiegata poi assunti, problematizzati, finanche attualizzati
nell’orizzonte politico contemporaneo, che costituiscono la gramma-
tica teorica intorno a cui si articola qualsiasi interrogativo di ricerca
intorno al tema dell’educazione alla socialita democratica.

* Universita degli Studi di Bari.

! Tzvetan Todorov, La paura dei barbari. Oltre lo scontro delle civilta, Garzanti, Milano
2016, 35-36.

2 1d., La peur des barbares, Au-dela du choc des civilisations, Editions Robert Laffont,
Paris 2008.

* Giulia Cosio, Tzvetan Todorov: ipotesi per un ritratto a figura intera, <ACME - Annali
della Facolta di Lettere e Filosofia dell’Universita degli Studi di Milano», fs. III, LXV,
settembre-dicembre 2012, 222.



242 Laura Mitarotondo

Avwvezzo alla contaminazione e all’attraversamento di molteplici ter-
ritori delle scienze umane e sociali (semiotica, teoria della letteratura,
storia del pensiero, storia della cultura, filosofia del linguaggio, antro-
pologia), Tzvetan Todorov, pensatore poliedrico, sfugge a classificazio-
ni convenzionali. «Esule del comunismo bulgaro»*, approdato nel 1963
in Francia, divenuta sua patria adottiva, perfeziona la sua formazione
misurandosi con un’altra cultura. Egli stesso e I’‘altro’, il migrante, la
cui identita diviene nel corso di una vita spesa, principalmente, tra la
Bulgaria, la Francia, gli Stati Uniti. Questa precoce condizione di er-
ranza, e di ibridazione culturale, costituira la premessa di alcune rifles-
sioni piu mature, in cui si andra consolidando la tensione etico-politi-
ca verso I'idea dell’altro, nei termini del superamento della coscienza
isolata vissuta nel regime, e di quella scissione interiore fra essere ed
apparire, fra ideale e ideologia, che aveva limitato I'insorgenza di una
morale critica in grado di riconoscere la pluralita, I’altro come diversita
ed emblema della parzialita del mondo, con la sua umanita imprevi-
sta’. Nel rappresentarsi, Todorov celebra in questi termini gli effetti di
un’identita influenzata dalla condizione feconda dello ‘spaesamento’:

Il mio stato attuale non corrisponde [...] alla deculturazione, né all’accultura-
zione, ma piuttosto a qualcosa che si potrebbe chiamare transculturazione, 1’ac-
quisizione di un nuovo codice senza la perdita del precedente. Vivo oramai
in uno spazio singolare, al tempo stesso dentro e fuori: straniero “in casa” (a
Sofia), e in casa “all’estero” (a Parigi). [...] Non voglio esagerare I’originali-
ta di questa esperienza di biculturalismo. [...] le identita culturali non sono
solo nazionali, ne esistono anche altre, legate al gruppo d’eta, al sesso, alla
professione, all’ambiente sociale. Oggi dunque ognuno di noi ha gia vissuto
dentro di sé, sia pure in maniera diversa, questo incontro di culture: siamo
tutti meticci®.

Nel suo «umanesimo critico»’, che si spinge alla ricerca di un’este-
tica morale, politica, artistica, per leggere i comportamenti dell’'uomo,

* Ivi, 223.

5 Sul concetto di ‘erranza’ in Todorov, mi sia consentito di rinviare a Laura Mi-
tarotondo, Lumanesimo errante di Todorov. Un itinerario etico-politico alla ricerca dell’altro,
«incroci. Semestrale di letteratura e di altre scritture», n. 44, XXII, 2021, 79-94.

® Tzvetan Todorov, Luomo spaesato. I percorsi dell’appartenenza, Donzelli, Roma
1997, 12. In proposito, si rinvia a Elena Fabris, La nozione di spaesamento in Tzvetan
Todorov, 11 Filo di Arianna, La Spezia 2022.

7 Per una lettura dell’'umanesimo di Todorov, si veda Giovanni Ruocco, «Perché
Ualtro deve essere scoperto...». L'umanesimo di Todorov, tra critica della violenza e ibridazione



Limiti del progresso e aporie della civilisation in Tzvetan Todorov 248

¢ possibile riconoscere una tradizione di pensiero sottostante all’ideale
democratico, che si radica nell’'universalita del genere umano, nel ri-
fiuto delle discriminazioni, nel riconoscimento della dignita e umanita
dell’altro e affonda le radici nel pensiero filosofico-politico, soprattutto
francese, del XVIII secolo. Questa indagine sulla «cifra umana»® passa,
in pressoché tutte le opere di Todorov, attraverso i ‘ritratti’ di uomini e
donne esemplari, destinati a lasciare una traccia nella storia (Cristofo-
ro Colombo, Hernan Cortés, Maurice Blanchot, Primo Levi, Germaine
Tillion, Etty Hillesum, Vasilij Grossman, Margareth Buber-Neumann,
Roman Gairy, Edward Said, Raymond Aron, Samuel Beckett, Nelson
Mandela, tra gli altri), quasi in risposta all'urgenza di riconoscere
e valorizzare — attraverso ognuno di questi cammei — I'individuo che
‘scompariva’ nel modello dello stato totale. Si tratta di una genealogia
antropologica che dischiude un autentico crocevia di culture, arte e
spiritualita attraverso il quale rinvenire e valorizzare I'umano e la sua
pluralita, nella molteplicita dello sguardo altrui e contro ogni forma di
manicheismo, di pericolosa semplificazione della realta, di messianismo
politico’. Todorov fa propria un’analoga domanda di riconoscimento
della specificita, della propria soggettivita, quando con la fine dei regi-
mi comunisti nei Paesi dell’Est Europa e la dissoluzione dell’Unione So-
vietica, tra il 1989 e il 1991, avverte 'urgenza di farsi testimone e inter-
prete del proprio tempo, di entrare nel dibattito delle idee, dopo una
prima fase di studi dedicata alla ‘tecnica letteraria’. Apprezzato studioso
dello strutturalismo — il suo esordio francese ¢ scandito dalla traduzione
dei testi dei formalisti russi e quindi dagli studi condotti con Roland
Barthes e Gérard Genette —, egli indaga, gia tra la fine degli anni Settan-
ta e I'inizio degli anni Ottanta del secolo scorso, il rapporto tra forme
del linguaggio e interazioni umane, tra letteratura e vita. L’opera Critica
della critica, in tale direzione, segna, nelle parole dello stesso autore, un
«cambio di rotta», ponendo I'urgenza di stabilire una relazione fra let-

culturale, «Suite francaise. Rivista di cultura e politica», n.1, 2018: Pensare (con) Todorov,
a cura di Cristina Cassina, 77-93. Sull’'umanesimo critico, cfr. Tzvetan Todorov, Memo-
ria del male, tentazione del bene. Inchiesta su un secolo tragico, Garzanti, Milano 2011, 11.

8 L’espressione riprende il titolo della raccolta di saggi La signature humaine: Essais
1983-2008 (Seuil, Paris 2009), pubblicata in Italia con il titolo Gli altri vivono in noi, e
not viviamo in loro. Saggi 1983-2008 (Garzanti, Milano 2018).

9 Sulla valenza politica di questi temi, lo studioso si sarebbe soffermato in La pau-
ra dei barbari. Oltre lo scontro delle civilta, cit., e I nemici intimi della democrazia, Garzanti,
Milano 2012 (1* ediz. Editions Robert Laffont, Paris 2012).



244 Laura Mitarotondo

teratura e vita morale, e la necessita di rimuovere il velo di inautenticita
che aveva condizionato i suoi studi. Scrive Todorov, in proposito:

Credo che sia possibile modificare 'immagine che abbiamo della critica, ma
a condizione di trasformare nello stesso tempo l'idea che ci facciamo della
letteratura. Da duecento anni i romantici e i loro innumerevoli eredi hanno
ripetuto a gara che la letteratura era un linguaggio fine a se stesso. E tempo di
affrontare (e di affermare) alcune evidenze che non avremmo dovuto dimen-
ticare: la letteratura concerne I’esistenza umana e, a dispetto di chi ha paura
delle grandi parole, € un discorso che tende alla verita e alla morale. La let-
teratura € svelamento dell’'uomo e del mondo, diceva Sartre; e aveva ragione.
Infatti essa non sarebbe nulla, se non ci permettesse di capire meglio la vita'’.

La fine della Guerra fredda rappresenta una cesura storica deter-
minante in questo percorso, per soddisfare quella sofferta e ricercata
integrazione fra la vita e lo studio. Se in una prima fase, lo spiccato inte-
resse per la letteratura era stato condizionato dalle forme attraverso cui
€sso poteva essere praticato con piu sicurezza per aggirare la censura e
i limiti alla libera espressione individuale'!, dopo 1’89 in Todorov si fa
strada la necessita di superare la mistificazione, imposta surrettiziamen-
te dall’organizzazione della vita nel regime comunista bulgaro, di inte-
grare I'esistenza personale con I’oggetto del lavoro intellettuale'?, nella
piena condivisione della lezione assunta dalle pagine di L’Enracinement
di Simone Weil, secondo la quale «I’acquisizione della conoscenza av-
vicina alla verita quando si tratta della conoscenza di cio che si ama, e
in nessun altro caso»'.

Il passaggio graduale dagli studi di teoria della letteratura alle scien-
ze storiche, umane e sociali, che segna I'approdo ad una prospettiva

10 Tzvetan Todorov, Critica della critica. Un rvomanzo di apprendistato, Einaudi, Torino

1986, 185. Sul passaggio dagli studi strutturalisti alla storia delle idee, si rinvia a Ste-
fano Lazzarin, Sortir de la révolution structuraliste: le cas de Tzvetan Todorov, in La critique
littéraire du XXe siécle en France et en Italie, Presses universitaires de Caen, Caen 2007,
181-97.

Il E stato osservato che negli anni giovanili Todorov riservo un’attenzione «totaliz-
zante agli aspetti formali del testo», spinto dalla necessita di «occuparsi di letteratura
senza mai investire 'ideologia, per non incorrere nel rischio dello scontro con il “dog-
ma marxista-leninista”». Laura Neri, La costruzione del significato nella Letteratura in
pericolo, «Symbolon», nn. 9-10 (nuova serie), XII-XIII, 2018-2019, 308.

2 https://www.youtube.com/watch?v=9Eo00bqrVjSc&t=98s, minuto 1:07 (ultimo
accesso: 03/12/2024).

1 Tzvetan Todorov, Noi e gli altri. La riflessione francese sulla diversita umana, Einau-
di, Torino 1991, XIII.



Limiti del progresso e aporie della civilisation in Tzvetan Todorov 245

etica del pensiero, carica di giudizio, coincide con il riconoscimento
del ruolo militante dell’intellettuale, nella consapevolezza di una nuo-
va destinazione da conferire allo studio, superando lo strutturalismo
e attraversando la letteratura, per approdare alla storia del pensiero,
locuzione preferita da Todorov a quella di storia delle idee perché ‘in-
carnata’ in una concreta soggettivita'*,

Si tratta di un processo favorito oltretutto dalla mediazione della
critica dialogica del pensiero, intervenuta con lo studio dell’opera del
teorico della letteratura russo Michail Bachtin, di assoluto rilievo, per
Todorov, nel mettere a fuoco il lavoro dell’interpretazione e la relazio-
ne fra lettore e autore, e piu in generale il rapporto con I’alterita su un
piano di «intersoggettivita»'>. E questo un movimento che va dall’'uno
all’altro, superando gerarchie e dogmatismi, e sul quale si costruisce
un confronto ideale, poiché «il critico non puo ignorare che il suo dia-
logo personale ¢ soltanto I’anello di una catena ininterrotta, in quanto
I’autore scriveva in risposta ad altri autori, ed egli stesso diventa autore
nel momento in cui entra in questo sistema di relazioni»'®.

Nelle sue opere, in particolare, viene variamente declinata un’‘etica
del dialogo’, radicata nella dialettica fra potere e liberta, che riconosce
la differenza dell’altro senza pretendere di assimilarlo, valendosi della
lezione di Bachtin, ma anche della mediazione di Lévi-Strauss, e della
sua ricerca sulle differenze fra culture, come premessa per trattare di
civilta'’. L’etnologo francese rappresenta un tramite importante fra il
pensiero di Todorov e la domanda di universalita della natura umana
promossa dalla filosofia dei Lumi, pur nella consapevolezza della mol-
teplicita delle societa. Lévi-Strauss, tra gli altri, corrobora la prospettiva

* Con le parole dell’autore: «Preferisco parlare di storia del “pensiero” perché le
“idee” sono disincarnate, migrano da un autore all’altro, mentre il “pensiero” rinvia
sempre a un soggetto, a una persona con una biografia, un corpo, un insieme di interes-
si.» Id., Una vita da passatore. Conversazione con Catherine Portevin, Sellerio, Palermo 2010,
220-21, ma anche Id., Noi e gli altri, cit., XVI e Giulia Cosio, La firma umana. Saggio su
Trvetan Todorov, prefazione e appendice di Tzvetan Todorov, Jouvence, Milano 2016, 71.

5 Sulla nozione di intersoggettivita si rinvia a Serena Meattini, Tra etica ed estetica.
Lintersoggettivita in Tzvetan Todorov, piedimosca edizioni, Perugia 2023.

16 Tzvetan Todorov, Critica della critica. Un romanzo di apprendistato, Einaudi, Torino
1986, 189.

7 In proposito, si veda Valerio Marconi, Todorov e noi. I simboli dell’altro, in Giorgio
Grimaldi, Giulio A. Lucchetta (a cura di), Lo sguardo di Calibano. Studi per una semiotica
post-coloniale, LVII, Mimesis, Milano 2020, 271. Per le riflessioni su Lévi-Strauss, cfr.
Tzvetan Todorov, Lévi-Strauss, in 1d., Noi e gli altri, cit., 73-104.



246 Laura Mitarotondo

di un «relativismo etico radicale»'®, fondato sul ridimensionamento del
‘centrismo’ della tradizione occidentale, che, nello sguardo di Todo-
rov, insistera piu in generale sulla condizione umana — contraddistinta
dall’incompletezza e dal bisogno di relazione —, esaminata in chiave
linguistica, culturale, politica, storica, finanche artistica. Tale orizzonte
si vale di alcuni referenti culturali fondamentali, autori del pensiero
moderno intorno ai quali si articola I'impianto critico dell’intellettua-
le franco-bulgaro. In particolare, Montaigne, Montesquieu, Constant e
soprattutto Rousseau, sono le figure che popolano il «giardino imper-
fetto»'? dell’autore e costituiscono dei riferimenti teorici imprescindi-
bili in quella filiera culturale del «pensiero umanista»* che si dispiega
poi compiutamente nel portato politico delle filosofie illuministiche.
Gli ideali della limitazione dei poteri, della tolleranza, del riconosci-
mento della universalita della dignita umana, che vengono da questa
tradizione di pensiero, saranno alla base di quelle grandiose trasforma-
zioni da cui origineranno le dichiarazioni programmatiche dello Stato
americano e della Rivoluzione francese, per ripercuotersi, secondo To-
dorov, nell’ordinamento di tutti i modelli democratici moderni.

2. Il problema storico della civilizzazione: uno sguardo all’llluminismo

Todorov ritiene che I'llluminismo europeo abbia «preparato I’av-
vento congiunto» delle nozioni di individuo e di democrazia*' e che
da questa stagione del pensiero europeo sia indispensabile ripartire
per orientarsi dopo le grandi tragedie del XX secolo — in particolare i
totalitarismi —, per contenere l'irrazionalismo identitario e fondamen-

18 Tvi, 76.

¥ La definizione rinvia ad un’opera di Todorov, Le jardin imparfait. La pensée hu-
maniste en France (Grasset, Paris 1998), dedicato alla figura di Montaigne e al dibattito
sull’'umanesimo che si era acceso in Francia nel cuore del Novecento.

% Va sottolineato che I'Umanesimo ¢ per lo studioso una delle tradizioni culturali
identitarie dell’Europa, ma soprattutto «una famiglia di pensiero», e, quando tratta di
umanesimo, Todorov non si riferisce alla prodigiosa rivoluzione culturale del XV seco-
lo che riattualizza la lezione dei classici, ma piu in generale a quella ‘dottrina’, ossia a
quella postura del pensiero occidentale, che ha decretato la centralita dell’'uomo nella
societa, e nella vita intellettuale, corollario dell’infrazione dell’ipoteca della trascen-
denza. Per approfondire il significato di umanesimo, di letteratura umanistica, e sul
nesso fra universalismo e umanesimo, si veda Tzvetan Todorov, Una vita da passatore,
cit., 206-311 e Cosio, Tzvetan Todorov, cit., 233-35.

21 Tzvetan Todorov, Lo spirito dell Tlluminismo, Garzanti, Milano 2007, 108.



Limiti del progresso e aporie della civilisation in Tzvetan Todorov 247

talista delle nuove guerre del XXI secolo. Nell’Illuminismo, egli legge
un sistema valoriale paradigmatico a cui attingere di continuo, che non
puo essere cronologicamente superato, perché dopo aver rappresen-
tato una «dottrina collocata in un determinato momento storico» ¢
divenuto un «atteggiamento riguardo al mondo»*, sebbene allo stu-
dioso non sfugga la problematicita teorica dell’'impiego della ‘ragione’
come conquista di civilta. In quella tradizione, Todorov cerca un nuovo
universalismo laico come base per la convivenza, nella consapevolez-
za dell’'impossibilita di rinvenire nella religione, come nelle ideologie,
una analoga base valoriale. «Dopo la morte di Dio, dopo il crollo delle
utopie», egli si chiede, «su quale fondamento intellettuale e morale in-
tendiamo costruire la nostra vita comune?»*. Questo nuovo fondamen-
to ¢ individuato nel «versante umanista dell’illuminismo»**, interpre-
tato come un «antropocentrismo», in cui I’essere umano si muove alla
ricerca della felicita e non piu della salvezza®. Momento alto di sintesi
del pensiero e dell’organizzazione delle forme della vita civile di Eta
moderna, I'llluminismo si avvita intorno a tre principi fondamentali,
rappresentati dall’autonomia critica del singolo, contro ogni autorita
esterna, dal riconoscimento della finalita umana delle azioni individua-
li ('uomo e sempre da intendersi come fine e non come mezzo), dal
principio di universalita, che consiste nel riconoscimento dell’«uguale
dignita di tutti gli esseri umani, nei fondamenti universali della morale
e dunque dell’unita del genere umano».

La celebrazione di questa pagina della storia intellettuale europea ¢
tuttavia condizionata da una riserva fondamentale dello studioso fran-
co-bulgaro che riguarda I'ideale del progresso inteso come un processo
illimitato, depositato in una visione ottimistica della storia, o nell’«oriz-
zonte universalista e storicista del progresso lineare infinito»?". In tal
senso, e rispetto al rapporto fra civilisation — da intendersi come civilta
e non civilizzazione — e progresso, va sottolineato che in Todorov la tra-
dizione filosofico-politica francese del XVIII secolo agisce in maniera

2 Ivi, 119.

2 Ivi, 7.

2 Ibidem.

% Ivi, 15.

2 Cfr. Ivi, 10, 106.

Luigi Cazzato, Le affinita elettive di Franco Cassano col pensiero post/decoloniale, in
Giuseppe Moro, Daniele Petrosino, Onofrio Romano (a cura di), Lungo la via meridia-
na. Il pluriverso di Franco Cassano, Kurumuny, Lecce 2023, 144.



248 Laura Mitarotondo

decisiva, soprattutto attraverso le voci di Rousseau e di Montesquieu.
Da questi autori, egli ricava tre istanze fondamentali, relative alla pro-
blematicita della visione progressiva della storia, alla domanda di mo-
derazione del potere — di assoluta centralita nel saggio I nemici intimi
della democrazia— e alla controversa definizione dell’identita moderna e
‘occidentale’ dell’individuo, «in cui il Noi di appartenenza si definisce
in relazione all’altro nella superiorita culturale, scientifico-tecnologica,
economica», come scrive Paolo Prodi®.

Muovendo dalla nozione di alterita, e piu in generale dal rapporto
fra la domanda di universalismo e il riconoscimento della differenza
— che pone necessariamente un’istanza di relativita —, € necessario sot-
tolineare che il nesso fra civilta e alterita, divenuto nevralgico nell’'im-
maginario pubblico europeo sin dalle prime fasi della conquista delle
Americhe, costituisce uno dei paradigmi ermeneutici di riferimento
per lo studioso franco-bulgaro.

La definizione dell’altro, nel rapporto con il sé, gia suscitata dalla
lettura di Michail Bachtin e nel solco della lezione dell’'universalismo
illuminista, si dispiega nella tetralogia costituita dai saggi pubblicati fra
il 1981 e il 1989, Michail Bachtin. Il principio dialogico (1981), La conqui-
sta dell’America. Il problema dell’altro (1982), 1 Racconti aztechi della con-
quista (1983), e Noi e gli altri. La riflessione francese sulla diversita umana
(1989)%. Si tratta di opere che consentono di problematizzare 1’orga-
nizzazione della vita civile e le forme del vivere democratico, poiché
interessano direttamente i temi di civilta, progresso, culture, anche sul
versante della critica del colonialismo e degli stereotipi culturali, pur
in una prospettiva differente da quella praticata negli studi postcolo-
niali, e ad esempio nelle opere di Edward Said, amico e interlocutore
di Todorov®.

La conquista dell’America. 1l problema dell’«altro», in particolare, sanci-
sce il passaggio dalla teoria della letteratura alle scienze sociali, e spe-
cie alla storia del pensiero e al saggio morale-politico, sebbene secon-
do una gradualita e una continuita con alcuni scritti della fine degli

% Paolo Prodi, Introduzione: evoluzione e metamorfosi delle identita collettive, in Paolo
Prodi, Wolfgang Reinhardt (a cura di), Identita collettive tra Medioevo ed Eta moderna,
Convegno internazionale di studio, CLUEB, Bologna 2002, 19.

# Cfr. Pier Luigi Crovetto, Nota introduttiva, in Tzvetan Todorov, La conquista
dell’America. Il problema dell’«altro», Einaudi, Torino 2014 (1% ediz. 1982), VIIL.

% Sul punto, si rinvia anche a Ruocco, «Perché laltro deve essere scoperto...», cit., 87 e
Marconi, Todorov e noi. I simboli dell’altro, cit., 271.



Limiti del progresso e aporie della civilisation in Tzvetan Todorov 249

anni Settanta del Novecento sulla simbolica del linguaggio (Théories du
symbole e Symbolisme et interprétation).

In queste pagine, che rappresentano un’organica riflessione sulla
comunicazione e sull’alterita come ricerca semiotica®, Todorov cristal-
lizza il paradigma dell’incontro con «I’altro assoluto»**. Non un saggio
di storia, o di storiografia, ma piuttosto un contributo metastorico, di
‘storia esemplare’, in cui I'approccio del moralista ¢ prevalente — per
ammissione dell’autore —, la Conquista dell’America € I’opera in cui si in-
tegrano i temi dell’identita, dell’assimilazione, dell’'uguaglianza, della
differenza.

L’autore, attingendo a resoconti e diari di viaggio, relativi soprat-
tutto alla fase della conquista del Messico da parte dei colonizzatori
spagnoli, prende in esame lo spazio cronologico dei cento anni succes-
sivi al primo viaggio di Colombo, per raccontare quello che a suo dire
rappresenta un momento decisivo per la genesi della modernita, pur
conservando una singolare attualita per I'identita dei cittadini europei.
Scrive in proposito Todorov:

Anzitutto, la scoperta dell’America, o meglio degli americani, ¢ I'incontro piu
straordinario della nostra storia. [...] Ma non solo perché si tratto di un in-
contro estremo ed esemplare la scoperta dell’America costituisce un fatto es-
senziale per noi oggi: insieme a questo valore paradigmatico, essa ne possiede
un altro, direttamente causale. [...] come cerchero di mostrare, ¢ proprio la
conquista dell’America che annuncia e fonda la nostra attuale identita; anche
se ogni data con la quale si cerchi di separare le due epoche ¢ arbitraria, nes-
suna ¢ piu adatta a contrassegnare l'inizio dell’era moderna dell’anno 1492,
I’anno in cui Colombo attraversa I’Oceano atlantico®.

A scandire le fasi della scoperta prima, e della conquista poi, rivis-
suta attraverso Cristoforo Colombo, Hernan Cortés, Bartolomé de Las
Casas, e 1 due missionari Diego Duran e Bernardino de Sahagun, ¢ la
comunicazione che i conquistatori usano in modo moderno e strate-

1 «ogni ricerca sull’alterita € necessariamente semiotica, € — reciprocamente — il
semiotico non puo essere pensato al di fuori del comportamento con I’altro». Todo-
rov, La conquista dell’America, cit., 191.

%2 Una sintesi di alcuni dei temi trattati nel volume si trova in Tzvetan Todorov,
Viaggiatori e indigeni, in Eugenio Garin (a cura di), L’uomo del Rinascimento, Laterza, Ro-
ma-Bari 1988, 331-57. Sul tema della conquista e dei suoi effetti, nella prospettiva dei
‘vinti’, delle popolazioni assoggettate dagli spagnoli, osservazioni rilevanti sono in Tz-
vetan Todorov, Georges Baudot, Racconti aztechi della Conquista, Torino, Einaudi 1988.

» Todorov, La conquista dell’America, cit., 6-7.



250 Laura Mitarotondo

gico per sottomettere le popolazioni indigene, per ‘prenderle’ dopo
averle ‘comprese’, dando vita ad una «politica di colonizzazione in
tempo di pace»*. Qui, Todorov ricostruisce I'’esperienza di due culture
in conflitto — la conquista per il tramite dell’evangelizzazione si rivela
comunque violenta —, ma in grado di condizionarsi e di integrarsi. 1l
disconoscimento dell’altro consente di affermare un’identita per nega-
zione, ma vi € anche I'inevitabile contatto che interviene in un secondo
momento della conquista, quando il processo di civilizzazione /assimi-
lazione espone necessariamente le due parti ad uno scambio culturale,
ad una relazione. E il meccanismo che trasforma anche I'io in un altro.

Questa disamina del concetto di alterita e di contaminazione ine-
vitabile fra differenti culture, in nome di un indispensabile plurali-
smo — e nella convinzione che le culture stesse siano mutevoli e com-
posite —*°, € preliminare alla piti generale problematizzazione della
nozione di civilisation, che il pensatore franco-bulgaro assume nella sua
criticita dall’illuminismo ‘inquieto’ di Rousseau, non nella prospettiva
di un processo che si compie, ma in quanto nozione da mettere alla
prova del suo contrario, la barbarie. Con riferimento ai concetti di ci-
vilta, incivilimento, progresso, nel dibattito europeo, fra XVIII e XIX
secolo, al quale non sara possibile accennare in questa sede, se non
rinviando alle numerose voci che si misurarono sulla feconda relazio-
ne civilta-cultura, sul patrimonio condiviso di valori e saperi distintivi
della storia dell’'umanita, sull’affinamento dei costumi, sulla capacita di
produrre ricchezze dei Paesi, sulle forme dell’educazione intellettuale,
politica e spirituale (fra Condorcet, Hume, Smith, Guizot, Romagnosi,
Voltaire, Burckhardt), va dunque ribadito che le considerazioni di To-
dorov risentono in maniera significativa del pensiero di Montesquieu
e di Rousseau.

Rivolgendo I'attenzione soprattutto al Discorso sulle scienze e sul-
le arti (1750) e al Discorso sull’origine dell’ineguaglianza fra gli womini
(1754) di quest’ultimo, Todorov stigmatizza «la struttura aporetica del
progresso», ma anche le contraddizioni potenzialmente esistenti fra il
dispiegamento delle conoscenze nel tempo e il declino dei costumi, o
la correlazione tra i progressi della civilta e le crescenti disuguaglianze

3 Tvi, 122.
% Osservazioni su questi temi, anche in Todorov, La paura dei barbari, cit., 75-119,
e Id., I nemici intimi della democrazia, cit., 192-220.



Limiti del progresso e aporie della civilisation in Tzvetan Todorov 251

politiche®. In questa direzione, egli si spinge a leggere le grandi crisi
della politica internazionale contemporanea alla luce di principi che
definiscono le forme della socialita e I'identita dell’'uomo moderno e
maturano proprio nel corso dell’'llluminismo, anche nei decenni pre-
cedenti la Rivoluzione.

3. Alterita e progresso: oltre la retorica democratica

Nella Conquista dell’America I’alterita € scoperta ma anche rifiutata,
nel disconoscimento, specie da parte di alcuni dei conquistatori/co-
lonizzatori, dei diritti e dell’identita degli indiani nella loro diversita
dagli europei. «La storia esemplare della conquista dell’America», os-
serva Todorov, «ci insegna che la civilta occidentale ha vinto, fra I’altro,
grazie alla sua superiorita nella comunicazione umana; ma ci insegna
anche che questa superiorita si € affermata a spese della comunicazio-
ne col mondo. Usciti dal periodo coloniale, proviamo confusamente il
bisogno di rivalorizzare questa comunicazione con il mondo»?’.

Il rapporto con I’altro, in tale capitolo della storia moderna, ¢ me-
diato dalla convinzione della sua inferiorita e di un processo di disuma-
nizzazione, funzionale a legittimare il dominio e I'esportazione della
civilta attraverso la colonizzazione. Il rifiuto di questa logica e di un
universalismo etnocentrico si spinge, nelle pagine della Paura dei bar-
bari — il fortunato saggio dedicato alla memoria di Germaine Tillion e
Edward Said —, a mettere alla prova la nozione ‘occidentale’ di civilta,
da sempre suscettibile di degenerare nel suo opposto, la barbarie, ap-
punto: il rifiuto di considerare visioni del mondo differenti dalla no-
stra, la negazione dell’'umanita dell’altro, «ci separa nettamente dall’u-
niversalita umana e ci avvicina al polo della barbarie»™.

Qui, Todorov problematizza la tesi dello «scontro delle civilta» di
Samuel Huntington — tornata di attualita nel dibattito pubblico e poli-
tico dopo gli attacchi dell’11 settembre 2001 —, ossia I'idea che le nuove
guerre intervenute dopo il crollo del sistema comunista nell’Europa
dell’Est, e la presunta «fine della storia»®, fossero legate all’urto fra

% Cfr. Reinhart Koselleck, 1l vocabolario della modernita. Progresso, crisi, utopia e altre
storie di concetti, il Mulino, Bologna 2009, 65, 67.

3 Todorov, La conquista dell’ America, cit., 304-5.

¥ 1d., La paura dei barbari, cit., 51.

¥ La fortunata locuzione si deve a Francis Fukuyama (La fine della storia e l’ultimo
uomo, Rizzoli, Milano 1992).



252 Laura Mitarotondo

culture e identita religiose differenti, ad una divisione del mondo in
«civilta» confliggenti. In aggiunta, egli discute le forme della reazione
statunitense all’attacco terroristico — a partire dalle guerre al terrore di
G.W. Bush e dalla costruzione della retorica del nemico ‘islamico’ —, in-
terpretate come una minaccia per le «conquiste liberali dell’Occidente
moderno»*.

In un saggio dominato dal lessico di quelle passioni che fanno muo-
vere la politica (appetito, risentimento, paura, indecisione, nella lettura
di Todorov), in cui forte ¢ I’eco di Montesquieu, la degenerazione della
civilta sotto assedio si concretizza nella denuncia della legittimazione
della tortura inflitta dalla democraticissima America ai suoi nemici, a
segnare la porosita del concetto di civilta, la possibilita della sua con-
versione in barbarie, dovuta al disconoscimento della dignita dell’altro
e alla sua disumanizzazione, attraverso la piu integrale ed esasperata
manifestazione di violenza. Gli Stati Uniti che torturano a Guantanamo
o ad Abu Ghraib finiscono, in questo modo, nelle pagine meno indul-
genti di Todorov*. Si tratta di riflessioni attraversate da una domanda
ricorrente sulle modalita della possibile convivenza con I’altro, nella
consapevolezza del ridimensionamento del primato dell’Occidente
sulla spinta dei processi di globalizzazione e della costante narrazione
della minaccia proveniente da pericoli esterni (altri popoli, considerati
barbari). Nel tentativo di interpretare le cause dei conflitti che si agita-
no nelle odierne societa multiculturali, esposte al rischio costante della
deprivazione culturale e delle discriminazioni, Todorov riconsidera i
concetti di culture e identita collettive, ridefinendo la ‘barbarie’, non
sulla base dell’assenza di cultura, ma dell’estraneita rispetto alla nozio-
ne di umanita. I temi qui affrontati (la pluralita delle culture, le guerre
religiose e i conflitti politici, I’anti-islamismo, I'identita europea) sono
anticipati peraltro da una sorta di genealogia storico-politica della no-
zione di ‘civilta’, ricondotta alla sua matrice illuministica (da L’ami des
hommes ou Traité de la population di Mirabeau a L’Esprit des usages et des
coutumes des différens peuples di Démeunier), in vista di una riassegnazio-
ne di senso che la svincoli, roussonianamente, dall’idea del progresso
come evoluzione di conoscenze e tecniche: la ‘civilta’, per Todorov, €
nel riconoscimento dell’'umanita dell’altro. La ‘perfettibilita’” umana,

0 Cosio, La firma umana, cit., 110.
1 Todorov, La paura dei barbari, cit., 148-74, ma anche Id., I nemici intimi della de-
mocrazia, cit., 65-83.



Limiti del progresso e aporie della civilisation in Tzvetan Todorov 259

pensata anche come capacita di «fondare un’etica della responsabilita
e dell’'universalita»*, nella consapevolezza del limite, coincide dunque
con il rifiuto dell’apologia del progresso di scienza e tecnica, che non
implica necessariamente una superiorita sul piano dei valori morali e
sociali.

Su altro versante, invitando a respingere i manicheismi mediante
i quali ¢ stato rappresentato lo scontro Occidente-Oriente, ad evitare
facili analogie fra islamismo e terrorismo, a mettere in discussione rap-
presentazioni dell’altro ‘essenzializzanti’ e pregiudizievoli, nella Paura
dei barbari, I’autore replica solo incidentalmente al lavoro di Huntin-
gton, non addentrandosi nei piu pregnanti risvolti di scienza della po-
litica di quell’opera®. Andrebbe aggiunto che le obiezioni maggior-
mente attinenti alla politica internazionale statunitense si trovano in
un altro saggio todoroviano, Il nuovo disordine mondiale, che non a caso
riprende polemicamente il sottotitolo dell’opera di Huntington (1l nuo-
vo ordine mondiale) per discutere, dalla prospettiva di un cittadino euro-
peo, come chiarito nel sottotitolo, le dottrine e le politiche imperiali-
stiche degli Stati Uniti, la retorica ‘neofondamentalista’ di chi conduce
guerre in nome della democrazia**~ considerata una sorta di Neo-lin-
gua orwelliana —, invocando I’*'umanitarismo’, la ‘guerra preventiva’,
il ‘diritto di ingerenza’, I’‘imperialismo liberale’, il ‘nazionalismo uni-
versalista’, la ‘lotta del bene contro il male’, a prezzo di inammissibili
slittamenti di senso™®.

In queste pagine di estrema attualita, che gia nel 2003 invitavano
a ridiscutere il carattere dell’Europa come «potenza tranquilla» e a
soppesarne il ruolo politico internazionale, a partire dai rapporti con
la NATO, Todorov ricorre ancora alla nozione di ‘civilta’ per demi-
stificarne le strumentalizzazioni politiche e denunciare I’esportazione
degli ideali democratici con la forza, come «i reggimenti di Napoleo-
ne portavano le idee della Rivoluzione francese [...] sulla punta delle

42 Cosio, Tzvetan Todorov, cit., 239.

# Cfr. Samuel P. Huntington, Lo scontro delle civilta e il nuovo ordine mondiale, Gar-
zanti, Milano 1997 (1% ediz. Simon & Schuster, New York 1996).

* «La giustificazione della guerra con il desiderio di imporre la democrazia non
regge: insufficiente per sé, questo argomento € sempre piu spesso un semplice in-
ganno dietro cui si profila un movente piu tradizionale, cio¢ I'interesse nazionale».
Todorov, Il nuovo disordine mondiale, cit., 27.

4 Cfr. Ivi, 24.



254 Laura Mitarotondo

baionette»*. In questo caso, la condanna verso la dismisura del potere
passa attraverso il Montesquieu delle Lettres persanes secondo cui «ogni
potere senza limiti non puo essere legittimo»*".

Si tratta della denuncia di quel messianismo politico, massima
espressione di una distorta nozione di progresso, che torna in altre
pagine di Todorov come tentativo di decostruire la ‘sistematizzazione’
della storia coincidente con la logica del dominio esercitato da una
civilta considerata superiore, e del relativo processo di colonizzazione
materiale e simbolica, che si traduce nell'imposizione tracotante di va-
lori e tradizioni di una cultura ad un’altra.

La genesi di tale processo ¢ riconosciuta nell’Illuminismo ed ¢ gia
largamente attestata nelle pagine di Noi e gli altri, opera-spartiacque del
1989*, simbolo di una virata integrale verso il pensiero morale e poli-
tico, dove alcuni classici della cultura francese pit 0 meno recente (fra
letteratura, politica, antropologia, filosofia) vengono posti in dialogo
e valorizzati rispetto alla loro capacita non solo di incarnare lo spirito
di un’epoca, ma anche di assorbire contributi di altre tradizioni ed in-
fluenzarle®.

Cosl in un capitolo intitolato Conseguenze del nazionalismo, Nicolas
De Condorcet viene menzionato polemicamente per sottolineare il ri-
schio che il processo di civilizzazione, inteso come esportazione della
civilta europea, venga confuso con la storia dell’'umanita®. «Il sogno di
Condorcet», osserva Todorov, «¢ quello di un’unificazione progressiva
dell’universo, di un’uniformazione delle leggi, di un’omogeneizzazio-
ne dell’'umanita. Lo strumento per realizzare questo Stato universale ¢
la propagazione dei Lumi» e, citando il saggio Quadro storico dei progressi
dello spirito umano (1795), egli riporta un passo in cui viene ribadito qua-
le sia lo strumento per accedere al progresso, per coltivare un proget-
to universalista di esportazione della civilta europea: «LLa popolazione
europea [...] non deve incivilire o far sparire, anche senza conquista,
le nazioni selvagge che vi occupano ancora vaste contrade?»"'. Si tratta
di un disegno viziato da un irriducibile etnocentrismo che si accompa-

4 Tvi, 21.

47 Tvi, 40.

* 1d., Nous et les autres. La réflextion francaise sur la diversité humaine, Editions du
Seuil, Paris 1989.

* Cfr. Id., Noi e gli altri, cit., XIV.

5 Tvi, 301.

51 Cfr. Ivi, 299.



Limiti del progresso e aporie della civilisation in Tzvetan Todorov 255

gna all’ideale dell’assimilazione di altre culture, sebbene la ‘tentazio-
ne del bene’ — concetto usato da Todorov per riferirsi alla fede cieca
nella possibilita di realizzare una societa perfetta, che nella storia ha
condotto degenerazioni drammatiche (in particolare, egli pensa all’e-
gualitarismo comunista) — ispirasse a Condorcet una «colonizzazione
umanistica», di segno differente rispetto alla dinamica della conquista
e riduzione in schiavitu.

Questa forma di messianismo politico, figlio di un volontarismo
spinto agli eccessi e di una ‘smisurata’ idea di progresso® che presume
di realizzare la societa ideale, il paradiso in terra, pur senza messia,
viene distinto idealmente da Todorov in tre tempi e ha una sua genesi
nelle filosofie dei Lumi: la prima fase ha inizio proprio subito dopo
il 1989. Il messianismo nato dalla Rivoluzione francese aspirerebbe a
«portare la salvezza agli altri: gli altri popoli europei nel caso di Napo-
leone; gli abitanti degli altri continenti durante le guerre coloniali»*?,
e a giustificare cosi forme di imperialismo in nome del grado di civilta
raggiunto in Europa. Il Condorcet girondino — pioniere di una mo-
derna politica assimilazionista — torna in queste pagine fra i promotori
dell”*esportazione della fratellanza’, «se necessario con la forza degli
eserciti», per raggiungere 1’obiettivo della «pace perpetua» e favorire,
negli altri, 'avvicinamento «allo stato di civilta raggiunta dai popoli
piu illuminati, piu liberi, piu affrancati dai pregiudizi», emancipandoli
dalla barbarie®.

La seconda stagione ¢ rappresentata da quello che Todorov defini-
sce I'utopismo comunista, cui fa seguito, dopo «il crollo dell’'impero
comunista in Europa», una terza stagione che ha interessato le demo-
crazie moderne, e che rinvia all'imposizione del regime democratico
in nome della liberta, della democrazia, della tutela dei diritti umani,
attraverso guerre asimmetriche (Afghanistan, 2001-2021; Iraq, 2003-
2011; Libia, 2011). Si tratta della piu grave delle minacce per i regimi
democratici, poiché comporta il superamento dei suoi principi costitu-
tivi®, sulla spinta degli effetti combinati della globalizzazione, del capi-

2 La dismisura, opposta alla moderazione, ¢ causa delle patologie del sistema de-
mocratico, il cui primo avversario, per Todorov, ¢ rappresentato dalla semplificazione
che «riduce il plurale all’'unico». Cfr. Id., I nemici intimi, cit., 19.

5 Tvi, 59.

5 Tvi, 48, 51.

5 Cfr. Ivi, 62.



256 Laura Mitarotondo

talismo finanziarizzato, di una distorta idea di liberta e della integrale
compromissione fra potere economico, politico e mediatico.

Nella problematizzazione storico-politica dei concetti di progresso e
civilta, I'llluminismo rappresenta dunque un paradigma teorico fonda-
mentale per Todorov: se I'opposizione fra regimi totalitari e democra-
zie liberali rappresenta, nel giudizio dell’autore, il conflitto dominante
del Novecento — «il secolo delle tenebre», cosi definito per rimarcare
la sua piu che simbolica distanza dal XVIII secolo —, la tradizione cultu-
rale francese del «Secolo dei Lumi» agisce potentemente nel pensatore
franco-bulgaro per riesaminare le forme della «vita comune», pur nel
rifiuto del dogma della ragione umana che controlla e prevede, fino
ad aprire la strada allo ‘scientismo’ e al determinismo storico, preludio
dei totalitarismi.

4. Conclusioni

L’opera di Todorov ¢ attraversata dall’urgenza di rivalutare 'indivi-
duo che scompariva nel modello di Stato totale, la cui cifra ¢ la morali-
ta, e la cui identita diviene continuamente e si realizza nella relazione
— pur nella consapevolezza delle insidie della socialita —, in un rapporto
con I'altro che consente di accedere ad un doppio livello di conoscen-
za: quella del sé e quella dell’altro fuori da sé. I’educazione alla socia-
lita ¢ tuttavia, per Todorov, un percorso individuale che guarda in pro-
spettiva al modello della democrazia liberale, ma che, riconoscendone
1 limiti, intende ripartire dall’'uomo, secondo un’istanza paideutica di
intonazione rousseauiana — si pensi in particolare all’ Emile, ou De l'éd-
ucation —, e nella consapevolezza della scissione fra I'uomo naturale e
I’'uomo sociale.

In tal senso, possiamo ritenere che Todorov non coltivi la prospet-
tiva di un’educazione alla democrazia attraverso l'incivilimento, inteso
come percorso verso la civilizzazione, perché egli non condivide I'idea
di un processo lineare nella formazione umana, ma che auspichi in-
vece una ‘rieducazione’ della democrazia attraverso una revisione del
concetto di civilta, e a partire dall’essere umano in quanto «irriducibile
eterogeneita»’®, che diviene incessantemente nel dialogo con I’altro.

% Tzvetan Todorov, Michail Bachtin. Il principio dialogico, Einaudi, Torino 1990,
110.



Limiti del progresso e aporie della civilisation in Tzvetan Todorov 257

Rousseau e Montesquieu sono due autori fondamentali per indaga-
re tale complessita umana e misurare la sua interazione con la societa
e le istituzioni, come emerge distintamente da alcune considerazioni
affidate alle pagine finali del saggio Noi e gli altri:

Montesquieu e Rousseau hanno forse compreso meglio di altri le complessita
della vita umana e formulato un ideale pit nobile; tuttavia, non hanno trovato
una panacea, una soluzione per tutti i nostri problemi. Essi sapevano infatti
che, anche se I’equita, il senso morale, la capacita di elevarsi al di sopra di se
stessi, costituiscono la caratteristica dell’'uomo [...] lo sono anche la bramo-
sia di potere, il gusto delle soluzioni monolitiche. I “difetti” dell’individuo,
come della societa, ne sono caratteristiche tanto intrinseche quanto le loro
maggiori qualita. E dunque su ciascuno di noi che ricade il tentativo di far
prevalere in sé la parte migliore sulla parte peggiore. Certe strutture sociali
(“moderate”) facilitano questo compito; altre (“tiranniche”) lo rendono piu
complesso: bisogna far di tutto perché le prime abbiano la meglio sulle secon-
de; ma nessuna dispensa dall'impegno che tocca al singolo individuo, perché
nessuna conduce automaticamente al bene. La saggezza non ¢ ereditaria né
contagiosa; la si puo o meno raggiungere, ma sempre e solamente soli (e),
non per il fatto di appartenere ad un gruppo o ad uno Stato. Il miglior regime
del mondo non ¢ mai altro che il meno malvagio e, anche se si vive in esso,
tutto resta ancora da fare. Apprendere e vivere con gli altri fa parte di questa
saggezza®.

Tuttavia, i due pensatori forniscono un apporto di segno differente
alle riflessioni di Todorov. Rousseau, valorizzato soprattutto nella pars
destruens del suo sistema — quella che rinvia alla critica del progresso
—, rappresenta un argine al rischio della dissoluzione della specificita
individuale nel contatto con la societa, rispetto alla quale egli «non
si alienera completamente»™, e si rivela uno snodo decisivo rispetto
alla ‘diffidenza’ todoroviana nei confronti del primato dello Stato. Nel
premettere I'individuo ‘morale’ alle istituzioni, Todorov, interprete di
Rousseau, celebra infatti la liberta come conquista soggettiva:

A differenza dell’individuo solitario, I'individuo morale non é indifferente
alle istituzioni del paese in cui vive; ma neppure chiede loro di essere perfette:
non cerca I'ideale al posto del reale. Non si aspetta che le istituzioni lo renda-
no libero; € compito suo conquistare la propria liberta. Da esse tuttavia esige
un minimo: che lo proteggano e lo garantiscano contro le violenze private, in
modo da poter restare “tranquillo”.

57 1d., Noi e gli altri, cit., 466.
% 1d., Una fragile felicita. Saggio su Rousseau, il Mulino, Bologna 1987, 72.
5 Tvi, 71.



258 Laura Mitarotondo

Il recupero della dimensione istituzionale interviene, invece, nel
nome di Montesquieu, teorico dell’opposizione produttiva Oriente-Oc-
cidente, del relativismo culturale, sostenitore della lezione dell’equili-
brio e della moderazione nell’esercizio dei poteri e fra le letture piu
amate dello studioso franco-bulgaro, per il quale «<Montesquieu sa che
il bene esiste, ma non sa dove si trovi; il suo obiettivo € proprio quello
di realizzare delle istituzioni che ne facilitino la ricerca garantendo al
tempo stesso che, anche in caso di errore sulla natura del bene, i danni
non saranno troppo grandi»®.

Nonostante le differenze, entrambi gli autori consentono a Todo-
rov di profilare un codice morale e civile che indirizzi le scelte indivi-
duali, ma anche di esorcizzare — nel segno di valori politici dell’Europa
di Eta moderna, come la moderazione, la tolleranza, il pluralismo — il
ritorno di quella ‘tendenza totalitaria’ capace di sopravvivere al totalita-
rismo, ossia il rischio che nuove ideologie possano alimentare forme di
dispotismo nel presente e tornare a minacciare i principi democratici.

0 1d., Noi e gli altri, cit., 446.



Leonardo Angeletti”

Incivilimento e domesticita: Christopher Lasch
e la (difficile) costruzione di una cultura democratica

La famiglia, la principale agenzia di socializzazione, riproduce i modelli cultu-
rali a livello individuale. Non soltanto impartisce i precetti etici, fornendo al
bambino i primi rudimenti delle norme sociali vigenti, ma ne modella profon-
damente il carattere, senza che egli ne sia neppure cosciente. [...] La famiglia
¢ listituzione pit refrattaria al cambiamento. Tuttavia, per la sua importanza,
i mutamenti che ne investono la grandezza e la struttura, I’organizzazione
degli affetti e i rapporti con il mondo esterno, non possono che influenzare
enormemente lo sviluppo della personalita. I cambiamenti della struttura ca-
ratteriale, a loro volta, accompagnano le trasformazioni della vita economica
e politica o ne costituiscono il fondamento.!

Fin dalla Politica di Aristotele, la famiglia rappresenta il nucleo fon-
damentale della societa, dispositivo di riproduzione dei valori e delle
norme di un determinato assetto sociale. Proprio per questo suo ruolo,
le trasformazioni che la riguardano comportano delle conseguenze ra-
dicali non soltanto nella formazione degli individui, ma nella struttura
stessa di ogni aspetto della vita sociale. All'interno di questa cornice,
I’evoluzione del sistema familiare moderno, la sua stretta relazione con
la cosiddetta woman question — la storia della condizione delle donne e
delle tematiche che inevitabilmente vi sono connesse, come la gestione
dei figli e dell’ambiente domestico, I’emancipazione, il femminismo, la
lotta contro il patriarcato — e i profondi effetti che ne derivano, rappre-
sentano alcuni degli elementi cardine alla base della riflessione dello
storico statunitense Christopher Lasch®.

" Universita degli Studi di Genova — Universita degli Studi di Palermo.

! Christopher Lasch, Haven in a Heartless World. The Family Besieged, Basic Book,
New York 1977, tr. it. Rifugio in un mondo senza cuore. La famiglia in stato d’assedio, Neri
Pozza, Vicenza 2019, 25-26.

2 Christopher Lasch (1932-1994) ¢ stato uno storico e intellettuale statunitense. Cre-
sciuto all’interno della tradizione liberale progressista americana, tipica del Midwest, intra-
prende la carriera accademica dopo aver discusso la tesi dottorale in storia alla Columbia
University, dove ebbe I'opportunita di conoscere figure critiche del liberalismo dall’inter-
no, come Richard Hofstadter e Lionel Trilling. In questa prima fase, le sue opere riguarda-



260 Leonardo Angeletti

Nello specifico, il progetto di ricostruire una storia delle donne ca-
ratterizza il suo pensiero fin dall’inizio della sua carriera da studioso,
impegnandolo per tutta la vita®: dapprima, la stesura a quattro mani
— con I'amico e collega William R. Taylor* — dell’articolo Two “Kindred

no tematiche legate alla storia contemporanea americana, nonché al suo impegno politi-
co, particolarmente acceso durante gli anni Sessanta: cfr. Christopher Lasch, The American
Liberals and the Russian Revolution, Columbia University Press, New York 1962; Id., The New
Radicalism in America, 1889-1963. The Intellectual as a Social Type, Knopf, New York 1965; Id.,
The Agony of the American Lefi, Knopf, New York 1969; Id., The World of Nations. Reflections on
American History, Politics, and Culture, Knopf, New York 1973. Dal 1970, inizia a insegnare
all’Universita di Rochester, dove rimarra fino alla sua tragica morte, avwenuta nel 1994 a
causa di un tumore renale. Gli anni Settanta, all’indomani del fallimento dei movimenti
del ’68, comportano un cambiamento nella sua produzione, che fino agli anni Ottanta
si concentra su tematiche socio-psicologiche, simboleggiate dal suo testo pit famoso: La
cultura del narcisismo. In queste opere, Lasch dimostra come il sistema liberale capitalisti-
co, promuovendo la diffusione della burocrazia e di un sistema lavorativo manageriale e
aziendale, di una societa consumistica e dello spettacolo e di una mentalita terapeutica ed
assistenziale, abbia favorito la nascita di una nuova figura antropologica, quella dell’lo nar-
cisista, incapace di distinguere tra Sé e ambiente, totalmente sconnesso dal passato e dal fu-
turo, alla ricerca ansiosa di piaceri per soddisfare le sue manie di onnipotenza, specchio di
un vuoto interiore incolmabile: cfr. Id., Rifugio in un mondo senza cuore, cit., Id., The Culture of
Narcissism. American Life in an Age of Diminishing Expectations, W.W. Norton & Company, New
York 1979, tr. it. La cultura del narcisismo. Lindividuo in fuga dal sociale in un’eta di disillusioni
collettive, Neri Pozza, Vicenza 2020; Id., The Minimal Self. Psychic Survival in Troubled Times,
W.W. Norton & Company, New York 1984, tr. it. Lio minimo. Sopravvivenza psichica in tempi
difficili, Neri Pozza, Vicenza 2018. Queste tematiche convergeranno, infine, nelle sue ulti-
me opere, incentrate sul tentativo di confrontarsi criticamente con la tradizione liberale
progressista nel quale era cresciuto, tentando di definire i limiti e le speranze della cultura
occidentale: cfr. Id., The True and Only Heaven. Progress and its critics, W.W. Norton & Com-
pany, New York 1991, tr. it. 1l paradiso in terra. Il progresso e la sua critica, Neri Pozza, Vicenza
2016; Id., The Revolt of the Elites and the Betrayal of Democracy, W.W. Norton & Company, New
York 1994, tr. it. La rivolta delle élite. Il tradimento della democrazia, Neri Pozza, Vicenza 2017.
Per una biografia sulla vita e il pensiero di Lasch cfr. Eric Miller, Hope in a Scattering Time.
A Life of Christopher Lasch, Wm. B. Eerdmans Publishing, Grand Rapids, Michigan 2010.

> Un progetto molto ambizioso destinato probabilmente al fallimento, non solo a
causa della sua ampia portata e complessita, ma soprattutto perché superato dall’ap-
proccio degli studi di genere, come in parte riconosciuto dallo stesso Lasch; cfr. Chri-
stopher Lasch, The Mismeasure of Man, in 1d., Women and the Common Life. Love, Mar-
riage, and Feminism, a cura di Elisabeth Lasch-Quinn, W.W. Norton & Company, New
York 1997, 137-139.

4 William R. Taylor (1922-2014) ¢ stato uno storico statunitense. La sua opera piu
nota ¢ William R. Taylor, Cavalier and Yankee. The Old South and American National Char-
acter, Harvard University Press, Cambridge (MA) 1979.



Christopher Lasch e la (difficile) costruzione di una cultura democratica 261

Spirits”: Sorority and Family in New England, 1839-1846, pubblicato per la
prima volta nel 1963 e poi apparso dieci anni dopo nella sua raccolta
di saggi The World of Nations’; successivamente, la pubblicazione, nel
1977, di Rifugio in un mondo senza cuore, un’analisi della famiglia mo-
derna, che, nella mente di Lasch, doveva rappresentare I'introduzione
al piu grande studio sulla storia della woman question®; infine, nel 1997,
a seguito della sua tragica morte, la pubblicazione postuma di Women
and the Common Life. Love, Marriage and Feminism, una raccolta di diversi
saggi sul tema scritti da Lasch durante la vita ed edita dalla figlia Eli-
sabeth Lasch-Quinn. Come si legge nell’Introduzione di quest’ultimo
testo, si tratta di una raccolta di saggi non pensati per essere pubblicati
in quest’ordine e a volte anche contrastanti fra loro, ma che, «riuniti in
questo modo, creano importanti “interconnessioni tra la moderna ide-
ologia dell’intimita, il nuovo ideale domestico del diciannovesimo se-
colo e il femminismo”»’, mostrando, in ultima istanza, le conseguenze
della razionalizzazione della societa adoperata nel nuovo Stato liberale
moderno. Come osserva Lasch-Quinn:

L’assoggettamento di tutta la vita al controllo, alla sorveglianza e, in ultima
analisi, alla manipolazione da parte di esperti esterni, ha portato a una de-
gradazione della vita comune, una dimensione ricca dell’esperienza umana
e, per Lasch, un prerequisito e un obiettivo della cittadinanza democratica.
Caratterizzata dalla competizione e dalla cooperazione con gli altri verso un
fine condiviso, questa vita comune (spesso un’estensione della vita familia-
re) nasce da incontri volontari in cui le linee di lavoro, gioco, organizzazio-
ne della comunita, socializzazione e altri scopi tendono a incrociarsi. [...]
La vita comune non solo alimenta la responsabilita individuale e il coraggio

> In questo articolo, Lasch e Taylor analizzavano i diffusi rapporti di amicizia che si
vennero a sviluppare tra le donne americane durante la meta dell’Ottocento, in rispo-
sta al declino dell’istituzione della famiglia patriarcale. In The World of Nations, Lasch
rivede alcune delle sue posizioni, sottolineando da un lato come questi eventi, consi-
derati tipici americani, si inquadrassero in realta in un contesto pitt ampio di cambia-
menti sociali, riguardante tutta la societa occidentale; dall’altro, che lo sviluppo della
famiglia moderna non era un declino della famiglia allargata, come sostenevano la
maggior parte degli studi dell’epoca, quanto un riorientamento intorno al diffondersi
del concetto di privacy; cfr. Christopher Lasch, William R. Taylor, Two ‘Kindred Spirits’:
Sorority and Family in New England, 1839-1846, in Lasch, The World of Nations, cit., 18-34.

¢ Cfr. Richard Wightman Fox, An Interview with Christopher Lasch, «Intellectual His-
tory Newsletter», s. XVI, vol. III, 1994, 11.

7 Elisabeth Lasch-Quinn, Introduction, in Lasch, Women and the Common Life, cit.,
XII (trad. mia).



262 Leonardo Angeletti

richiesti dalla democrazia, ma fornisce il tipo di vita che vale la pena di es-
sere vissuta®.

Ripercorrendo il passaggio dal sistema familiare tradizionale, pa-
triarcale, a quello della famiglia moderna, e osservando il ruolo di pri-
mo piano che le donne vi hanno svolto, dimostreremo come il proces-
so di incivilimento e democratizzazione nella civilta occidentale non sia
stato progressivo e lineare, ma abbia conosciuto fasi alterne di sviluppo
e contrazione, comportando, da un lato, il decadimento della tradizio-
ne civica alla base della cittadinanza democratica e, dall’altro, il passag-
gio da un dispositivo di controllo a un altro, o, nelle parole di Lasch,
all’imposizione del nuovo «Stato terapeutico»’.

1. Dal «governo delle famiglie» al culto della domesticita

Il punto di partenza di questa ricostruzione e il sistema familiare
classico dell’ ancien régime, descritto gia nei suoi tratti fondamentali da
Tocqueville nella Democrazia in America'. Tipico di un assetto sociale
aristocratico, questo modello familiare si basa, in primo luogo, sul prin-
cipio di primogenitura, comportando un forte legame tra proprieta
fondiaria e senso di appartenenza: «La famiglia ¢ la terra, la terra ¢
la famiglia»''. Secondariamente, ¢ caratterizzato da un sistema di fitte
alleanze matrimoniali, «capace di instrumentare i suoi membri, di deci-
dere del loro destino, di fare di essi un mezzo della propria politica»'2,
Si tratta di quello che Donzelot definisce «il governo delle famiglie»'?,

8 Tvi, XIII.

? Pur facendo riferimento perlopiu al contesto americano, le analisi di Lasch
riguardano senza dubbio delle trasformazioni inerenti anche al contesto europeo,
come dimostra, in particolare, il riferimento a Storia della sessualita. Volume 1. La volonta
di sapere di Michel Foucault e 1] governo delle famiglie di Jacques Donzelot; cfr. Lasch, Life
in the Therapeutic State, in 1d., Women and the Common Life, cit., 161-186.

1 Un approfondimento sul tema della famiglia e della questione femminile si tro-
va in particolare in Alexis de Tocqueville, De la démocratie en Amérique, Gosselin, Paris
1835-40, tr. it. La democrazia in America, a cura di N. Matteucci, UTET, Torino 2013,
685-697.

1 Tvi, 69.

2 Jacques Donzelot, La police des familles, Editions de Minuit, Paris 1977, tr. it. Il go-
verno delle famiglie, Sellino, Avellino 2009, 12; cfr. Tocqueville, La democrazia in America,
cit., 687.

P Donzelot, Il governo delle famiglie, cit., 12.



Christopher Lasch e la (difficile) costruzione di una cultura democratica 269

ovvero un sistema dove lo Stato esercita un potere diretto sulla famiglia
e, di conseguenza, sulla societa. La famiglia, in questo scenario, ¢ sia
suddito — dal momento che i suoi membri sono assoggettati al capo-
famiglia —, sia oggetto di governo — dato che lo stesso capofamiglia si
trova all’interno di diverse relazioni di dipendenza, quali «circuiti di
solidarieta come le corporazioni e le comunita di villaggio», o forme
di dipendenza dal potere, rispondendo dei propri membri e fornendo
imposte e uomini, in cambio di riconoscenza e protezione da parte del
potere statuale'!. Come osserva Donzelot:

Tutto avviene secondo uno schema di collaborazione molto semplice, dove lo
Stato dice alle famiglie: voi mantenete la vostra gente entro le regole dell’ob-
bedienza alle nostre esigenze, garantendo la qual cosa potrete fare dei vostri
membri I'uso che riterrete pitt opportuno e, se essi contravvengono alle vostre
ingiunzioni, vi sara fornito I'appoggio necessario a farli rientrare nei ranghi'®.

In questo contesto, dal momento che «solo in qualita di membri di
una famiglia, e non in quanto individui, nella societa d’ancien régime si
poteva godere di uno status e di una posizione sociale»'® la donna, di
fatto, era ridotta a mero materiale di scambio nel gioco delle alleanze
matrimoniali, costretta all’interno delle mura domestiche. Questa si-
tuazione muta, tuttavia, a partire dal XVII secolo, soprattutto in Gran
Bretagna e Francia, dove gli stravolgimenti sociali portarono le donne
a infrangere quella tradizionale separazione che si era venuta a crea-
re tra dimensione pubblica e privata'’. Esemplare, da questo punto di
vista, € il caso dei salotti francesi, che crearono un ambiente culturale
alternativo a quello meno accessibile della corte, dove le donne pote-
vano partecipare attivamente «non solo come consumatrici, ma anche
come creatrici di cultura»'®. Il salon esprime, dunque, i valori di un ethos
della socialita, basato su una «cultura della civilité, della conversazione

“ Ivi, 57-58.
B Ivi, 59.

' Brunella Casalini,  rischi del ‘materno’. Pensiero politico femminista e critica del pa-
triarcalismo tra Sette e Ottocento, Edizioni Plus, Pisa 2004, 82.

17" Cfr. Carlotta Cossutta, Domesticita. Lo spazio politico della casa nelle pensatrici statuni-
tensi del XIX secolo, ETS, Pisa 2023, 21-61; Carole Pateman, The Sexual Contract, Stanford
University Press, Redwood 1988, tr. it. Il contratto sessuale. I fondamenti nascosti della so-
cieta moderna, Moretti & Vitali, Bergamo 2015, 41-43; Casalini, I rischi del ‘materno’, cit.,
13-15; Richard Sennett, The Fall of Public Man, Penguin, London 1978, tr. it. I declino
dell’vomo pubblico, Mondadori, Milano 2006.

18 Casalini, I rischi del ‘materno’, cit., 16.



264 Leonardo Angeletti

e dell’urbanita»', rappresentando uno spazio ibrido «in cui il luogo

piu privato della casa diviene quello pit esposto al pubblico»®.

Il momento di rottura rispetto al sistema di antico regime ¢ sanci-
to storicamente dalla Rivoluzione Francese. La rivolta del Terzo Stato
puo, in questo senso, esser letta come I'opposizione della stragrande
maggioranza della popolazione contro un sistema socio-familiare che
non riusciva pit a mantenere I’ordine e a soddisfare i suoi bisogni. In
aggiunta, la fine del XVIII secolo e I'inizio del XIX segnarono non solo
il passaggio a un nuovo sistema familiare, ma anche la nascita di una
nuova morale privata piu rigida, sintetizzata alla perfezione nel raccon-
to Un tempo (1880) di Maupassant. Qui, un’anziana nobildonna e la sua
giovane nipote si confrontano sul tema del matrimonio e dell’amore,
dimostrando un cambio di prospettiva drastico nell’arco di sole due
generazioni:

«Ascolta, bambina, una vecchia che ha visto tre generazioni e che la sa lunga,
molto lunga, sugli uomini e sulle donne. Il matrimonio e I’amore non hanno
niente a che vedere tra loro. Ci si marita per fondare una famiglia, e si forma-
no le famiglie per costruire la societa [...] Quando due si sposano, bisogna
unire le convenienze, combinare i patrimoni, mettere insieme razze affini,
lavorare per I'interesse comune che sta nella ricchezza e nei figli. Ci si marita
una volta sola, bimba mia, perché il mondo lo esige, ma possiamo amare venti
volte nella vita, perché la natura ci ha fatti cosi. Il matrimonio, vedi, € una leg-
ge, e 'amore ¢ un istinto» [...] Sbigottita, Berthe spalancava gli occhi. «Oh!
nonna, nonna», MOrmoro, «si puo amare una volta sola». L’ava, levando al
cielo le mani tremanti, come per evocare ancora il Dio defunto della galante-
ria, esclamo indignata: «Siete divenuti una razza di villani, una razza di gente
volgare. Dalla Rivoluzione in poi, il mondo non si riconosce piu. Avete messo
paroloni su ogni azione e doveri noiosi in ogni angolo dell’esistenza; credete
nell’eguaglianza e nella passione eterna [...] Ai miei tempi, quando ci piaceva
un gentiluomo, bimba mia, gli mandavamo un paggio. E quando poi ci veniva
in cuore un nuovo capriccio, ci sbrigavamo a licenziare I'ultimo amante... A
meno di tenerseli tutti e due» [...] Tutta pallida, la fanciulla balbetto: «Allora
le donne non avevano onore»>',

Come si evince in questo splendido passaggio, riportato dallo stori-
co Roberto Bizzocchi, la transizione verso I’Ottocento segna la nascita
del sistema familiare moderno e di quello che comunemente viene de-

Y Ibidem.

20 Cossutta, Domesticita, cit., b2.

2 Guy de Maupassant, Contes et nouvelles, 2 voll., Albin Michel, Paris 1956-1957, tr.
it. Racconti e novelle, 3 voll., 1, Einaudi, Torino 1968, 148-149.



Christopher Lasch e la (difficile) costruzione di una cultura democratica 265

N

finito “il culto della domesticita”, caratterizzato da: «<Amore passionale
e totalizzante, incompatibile con la leggerezza libertina; vita di coppia
seria e coinvolgente; intimita domestica e cura affettuosa dei figli; spo-
stamento del baricentro d’interessi per la donna dalla conversazione
mondana ai suoi doveri di moglie e di madre»**. In questo nuovo scena-
rio, fortemente influenzato dal movimento culturale del Romanticismo
e dalle opere Giulia o la Nuova Eloisa e 1’ Emilio di Jean-Jacques Rousse-
au®, I'unione matrimoniale non riguarda piu ’alleanza strategica tra
famiglie, ma una scelta romantica tra individui, rivolta verso I'interno
e incentrata sull’educazione dei figli, una funzione che viene svolta, in
particolare, dalla donna, il cui ruolo si concentra in quello di madre e
moglie, dedita alla gestione dell’ambiente domestico. Una nuova men-
talita, che pone una rinnovata importanza sulla casa e sulla dimensione
privata — come rifugio dalla dimensione pubblica — e che si diffondera a
macchia d’olio non solo in Europa, ma anche nei neonati Stati Uniti**.

2. Medicina, filantropia e femminismo

La formazione di questo “culto della domesticita” va di pari passo,
osserva Lasch, con la formazione del sistema familiare moderno®, ca-
ratterizzato da: una «concezione della vita domestica come rifugio in
una societa arida e competitiva», che «dava per scontata una radicale
separazione tra lavoro e tempo libero e tra vita pubblica e privata»*’;
il «companionate marriage», ovvero I’esaltazione dei valori di amicizia e
intimitd interni alla famiglia®’; la centralitd dell’educazione della pro-
le; 'isolamento della nuova famiglia nucleare rispetto alla societa. Di
fronte a questa nuova realta, I'intuizione di Lasch, corroborata dalle
argomentazioni di Donzelot, sta nel riconoscere come questa trasfor-

2 Roberto Bizzocchi, Cicisbei. Morale privata e identita nazionale in Italia, Laterza,
Roma-Bari 2008, 295.

# Sull’ambivalente influenza di Rousseau torneremo tra poco, cfr. Jean-Jacques
Rousseau, Julie, ou la Nouvelle Héloise (1761), in 1d., Euvres completes, Gallimard, Paris
1964, 5 voll., 11, 11-745, tr. it. Giulia o la Nuova Eloisa, Rizzoli, Milano 1998; 1d., Emile
ou De Uéducation, Jean Néaulme, Paris 1762, tr. it. Emilio o Dell’educazione, Mondadori,
Milano 1997.

2 Cfr. Cossutta, Domesticita, cit., 63-64; Casalini, I rischi del ‘materno’, cit., 69-70.

# Cfr. Lasch, Rifugio in un mondo senza cuore, cit., 25-30.

2 Ivi, 29.

27 Cfr. Ivi, 28; Cossutta, Domesticita, cit., 69.



266 Leonardo Angeletti

mazione, valida tanto per la famiglia borghese quanto per quella delle
fasce sociali piu basse, sia strettamente legata alla diffusione della me-
dicina domestica e delle organizzazioni filantropiche. Vediamole nel
dettaglio.

a) Per quanto riguarda la famiglia borghese, il passaggio dal XVIII
al XIX secolo ¢ segnato soprattutto dall’'unione di medicina e famiglia,
volto al controllo e al contenimento della volgarizzazione del sapere
medico®. Partendo dalla necessita di coadiuvare I’educazione fisica e
morale dei figli — contro la pratica tipicamente aristocratica di lasciarli
ai domestici, considerata ora immorale® —, il medico stipula un rappor-
to prediletto con la madre, che diventa sua alleata nel controllo costan-
te della prole: «Il medico prescrive, la donna esegue»*. Con il supporto
di medici e filantropi, le donne borghesi si oppongono ai vecchi sistemi
dell’allevamento dei figli e, ancora pit importante, si oppongono all’e-
ducazione aristocratica volta a trasformare le donne in ladies, creature
ornamentali che sfruttano la propria bellezza e attrazione sessuale per
ottenere potere sugli uomini, al fine di piacere e compiacere®. Come
osserva Donzelot: «Rinforzando 1’autorita civile della madre, il medico
le fornisce uno statuto sociale. E questa promozione della donna come
madre, educatrice, ausiliaria medica, che servira da appoggio alle prin-
cipali correnti femministe del XIX secolo»™.

La nuova alleanza tra medicina, filantropia e famiglia si lega, dun-
que, a doppio filo con il nuovo culto della domesticita, sviluppandosi,
evidenzia Lasch, come un attacco contro l'autorita patriarcale e in-
tersecandosi con il programma dei primi movimenti femministi*®. Su
questo punto, Lasch cita in particolare il rapporto tra la filantropa in-
glese Hannah More e la filosofa Mary Wollstonecraft: pur partendo da
presupposti molto differenti*, entrambe si scagliano contro il modello

Donzelot, Il governo delle famiglie, cit., 30-31.
2 Ivi, 32-33.
0 Tvi, 31.
! Un’immagine della femminilita che si ritrova in particolar modo nei romanzi
sentimentali che popolano il XVIII secolo, cfr. Casalini, I rischi del ‘materno’, cit., 38-39.
’2 Donzelot, Il governo delle famiglie, cit., 33.
> Cfr. Lasch, Bourgeois Domesticity, the Revolt against Patriarchy, and the Attack on Fash-
ion, in Id., Women and the Common Life, cit., 67.
* «La More, tuttavia, a differenza della Wollstonecraft, non metteva in discussione
i valori della sfera pubblica maschile, né pretendeva il riconoscimento sul piano giuri-
dico dell’eguaglianza dei sessi», Casalini, / rischi del ‘materno’, cit., 23n.



Christopher Lasch e la (difficile) costruzione di una cultura democratica 267

educativo aristocratico contrapponendovi, al contrario, una nuova mo-
rale domestica che conferisca alle donne la possibilita di rendersi uti-
li, ritagliandosi una voce che altrimenti sarebbe negata loro, non solo
all'interno della famiglia, ma anche nel pit ampio tessuto sociale®.
In questo contesto, vale la pena soffermarsi un attimo sulla contrad-
dittoria influenza che ebbe il pensiero di Rousseau, come si evince in
particolar modo nella sua ricezione da parte di Wollstonecraft. Da un
lato, infatti, I’autrice del Vindication of the Rights of Woman™, influenza-
ta dalla lettura della Nuova Eloisa, supporta una forma di uguaglianza
tra donne e uomini basata sul reciproco rispetto, vedendo nel valore
dell’amicizia I'unico fondamento possibile per un buon matrimonio®.
Ma proprio per questo motivo, Wollstonecraft non puo che scontrarsi
con la morale educativa espressa nell’ Emilio: qua, il filosofo ginevrino
presenta la donna come del tutto uguale all’'uomo, fatta eccezione per
il sesso, da cui deriverebbe una distinzione anche sul piano morale e,
quindi, educativo. Come scrive Rousseau:

Nell’'unione dei sessi ciascuno concorre egualmente allo scopo comune,
ma non nella stessa maniera. Da cio nasce la prima diversita determinabile
nell’ambito dei rapporti morali dell’'uno e dell’altro. L’uno dev’essere attivo e
forte, I’altro passivo e debole; & necessario che I'uno voglia e possa, ¢ sufficien-
te che I’altro offra poca resistenza. Stabilito questo principio, ne consegue che
la donna é fatta soprattutto per piacere all'uomo™.

In questo senso, la ripresa del pensiero rousseauiano porto a una
paradossale conseguenza: da un lato, «pur oggetto di una critica anche
severa da parte femminista, esercito una profonda influenza su quel-
le scrittrici repubblicane che individuarono nella riforma del soggetto
morale femminile e della vita domestica la strada per una piu generale
e complessiva riforma morale della societa»*, dall’altro, riproponendo

» Cfr. Lasch, Bourgeois Domesticity, the Revolt against Patriarchy, and the Attack on Fash-
ion, in 1d., Women and the Common Life, cit., 71-72; Casalini, I rischi del ‘materno’, cit., 23n.

’¢ Mary Wollstonecraft, A Vindication of the Rights of Woman with Strictures on Political
and Moral Subjects, Joseph Johnson, London 1792, tr. it. I diritti delle donne, a cura di F.
Ruggieri, Editori Riuniti, Roma 1977.

°" Cfr. Lasch, Bourgeois Domesticity, the Revolt against Patriarchy, and the Attack on Fash-
ion, in Id., Women and the Common Life, cit., 73-75; Cossutta, Domesticita, cit., 56.

* Rousseau, Emilio, cit., 496.

% Casalini, [ rischi del ‘materno’, cit., 18; cfr. Joan B. Landes, Women and the Public
Sphere in the Age of the Irench Revolution, Itacha-London, Cornell University Press 1988,
123.



268 Leonardo Angeletti

un’educazione femminile legata all’arte del piacere, fini con il favorire
I’addomesticamento delle donne — «nel duplice senso di disciplinarle
e confinarle nello spazio domestico»*’ — e la creazione di una nuova
morale intimista, legata al culto della domesticita*'.

b) Mentre, come abbiamo visto, nella famiglia borghese 1’obiettivo
era quello di “liberare” i bambini dalle costrizioni nocive dell’antico
sistema patriarcale e aristocratico, nelle famiglie delle fasce sociali piu
basse le organizzazioni filantropiche si ponevano come scopo quello
di sottoporre quest’ultime sotto una sorveglianza coercitiva, al fine di
tutelare il bambino da un eccesso di liberta e di pratiche che potessero
corromperlo. Il fenomeno della filantropia del XIX secolo va qui inteso
come un progetto di stampo liberale, volto alla diminuzione del costo
sociale della riproduzione della popolazione povera e all’incremento
della forza lavorativa, attraverso una spesa pubblica contenuta*’. Nel
concreto, il compito della filantropia nel contesto familiare fu quello di
sostituire la dote, sistema attraverso il quale le donne potevano garan-
tirsi una posizione sociale, ma che le donne piu povere non potevano
permettersi, con «il lavoro domestico, riqualificato, valorizzato, eleva-
to all’altezza di mestiere»**. Si passava dalla logica della «preservazione
in vista del matrimonio> a quella della «preparazione alla vita familiare>**.
L’obiettivo ultimo era quello di regolarizzare e moralizzare la famiglia
operaia, tirar fuori gli uomini dai bar per portarli nel binomio lavoro/
famiglia, mentre la donna assumeva il ruolo di “angelo del focolare”,
dedita alla sorveglianza e all’educazione dei figli*.

Ciononostante, seppure confinate alla sfera domestica, in questa
fase le donne potevano ancora esercitare una vasta influenza sulla
dimensione sociale e culturale, come dimostrato, in particolare, nel
contesto statunitense. All’ampia diffusione del culto della domesticita
negli Stati Uniti, faceva da contrappeso una condizione in cui il legame
matrimoniale era molto rispettato e alla donna era conferito il ruolo

4 Cossutta, Domesticita, cit., 55; cfr. Nicole Fermon, Domesticating Women, Civilizing
Men. Rousseau’s Political Program, <The Sociological Quarterly», s. XXXV, vol. III, 1994,
431-442.

41 Cfr. Cossutta, Domesticita, cit., 54-57; Casalini, I rischi del ‘materno’, cit., 18-19, 42-
44.

2 Cfr. Donzelot, 1l governo delle famiglie, cit., 30.
¥ 1vi, 46.

4 Ivi, 50.
$ Cfr. Ivi, 46-50.



Christopher Lasch e la (difficile) costruzione di una cultura democratica 269

di custode della moralita; una caratteristica a cui Tocqueville conferiva
particolare importanza, poiché, sottolinea Casalini, «avrebbe costituito
il primo freno agli eccessi delle passioni individualiste, e dato all’indi-
viduo democratico quel senso della durata, quel senso del legame, che
una societa egualitaria sembrava destinata a distruggere, creando indi-
vidui isolati, e deboli nel loro isolamento»*. Si tratta di un elemento
particolarmente caratteristico della cultura americana, tanto che Lasch
ricorda come durante la progressive era — tra il 1890 e il 1920, in conco-
mitanza con le fasi finali della campagna per 'ottenimento del diritto
di voto —, in un periodo di forte crescita delle citta americane, le asso-
ciazioni di volontariato femminile svolsero un ruolo senza precedenti,
contribuendo alla costruzione di librerie, ospedali, musei, scuole di in-
fermieristica, parchi e giardini. Pit in generale, questo attivismo non
retribuito delle donne avrebbe permesso, secondo Lasch, la diffusione
dell’arte, della cultura e di quella civic life che sarebbe alla base della
costruzione di una buona cittadinanza democratica®’.

3. Dal sangue al sesso: lo «Stato terapeutico»

Se, come abbiamo appena visto, durante il XIX secolo le donne po-
tevano ancora svolgere un importante ruolo di attivismo e volontariato
fuori dalle mura domestiche, con il XX secolo la situazione peggiora
drasticamente. In realta, sottolinea Lasch, € con la fine della Seconda
guerra mondiale che il concetto di culto della domesticita, di maternita
a tempo pieno e di separazione totale tra ambiente domestico e lavo-
rativo raggiunge il suo apogeo, conseguenza della suburbanizzazione
delle citta statunitensi e di un revival della misticita femminile*:

E stato nei sobborghi, molto piti che in citta, che le donne sono diventate
madri e casalinghe a tempo pieno. La cosiddetta famiglia “tradizionale”, in
cui il marito va a lavorare e la moglie resta a casa con i figli, non era affatto
tradizionale. Era un’innovazione della meta del XX secolo, il prodotto di una

* Casalini, I rischi del ‘materno’, cit., 80; Cossutta, Domesticita, cit., 84, 84n; sugli

effetti dell’“uguaglianza delle condizioni”, caratteristica propria dell’assetto sociale
democratico, sui sentimenti della societa americana, cfr. Tocqueville, La democrazia in
America, cit., 585-652.

47 Lasch, The Sexual Division of Labor, the Decline of Civic Culture, and the Rise of the
Suburbs, in 1d., Women and the Common Life, cit., 96-98.

% Betty Friedan, The Feminine Mystique, W.W. Norton, New York 1963, tr. it. La mis-
tica della femminilita, Edizioni di Comunita, Milano 1976.



270 Leonardo Angeletti

crescente insofferenza per gli obblighi e i vincoli esterni, dell’equiparazio-
ne della liberta alla scelta e dei tumultuosi eventi mondiali che rendevano
sempre piu attraente il sogno di un rifugio privato in periferia. L’idea che
la vita domestica potesse fornire un tale rifugio aveva una storia piu lunga,
naturalmente, ma fu solo nei sobborghi del dopoguerra che si avvicino alla
sua realizzazione. La famiglia poteva essere plausibilmente descritta come un
“rifugio sacro”, un’“oasi lontana dalla folla impazzita”, un “bastione contro la
spersonalizzazione e la disumanizzazione”, una “fortezza”, un’“isola di sereni-
ta, sostegno e comprensione in un mondo frenetico, plastico e spesso avaro”,
solo nei sobborghi fondati sulla separazione della casa non solo dal luogo di
lavoro, ma anche da influenze esterne di qualsiasi tipo®.

In questo modo, il culto della domesticita, che era stato, in pre-
cedenza, un fattore in qualche modo favorevole al processo di eman-
cipazione delle donne, diventava adesso, a buon diritto, il principale
obiettivo polemico da parte dei nuovi movimenti femministi del Secon-
do Dopoguerra. 1l sospetto di Lasch, tuttavia, ¢ che questa concezione
della famiglia come un “rifugio sacro” non sia altro che la conseguenza
ultima della trasformazione della famiglia moderna, iniziata nel XIX
secolo. Di nuovo, ci torna utile la riflessione di Donzelot, che vede nel-
la nascita del «sociale», ovvero la razionalizzazione nel contesto statale
degli strumenti di moralizzazione e di gestione sociale di origine filan-
tropica, un elemento chiave per comprendere questo processo™. Nel
corso dell’Ottocento, la famiglia diventa I’ambito di intervento diretto
dello Stato, che attraverso pubblica assistenza, tribunale dei minori,
medicina e psichiatria, si lancia in una missione di tutelarizzazione so-
ciale. Per contro, la famiglia risponde accettando di buon grado questa
forma di intromissione, con la promessa che i suoi membri possano ot-
tenere una sempre maggiore autonomia. Come scrive Donzelot, questi
nuovi dispositivi penetrano direttamente la famiglia:

Facendo giocare attraverso la norma i membri della famiglia contro I’autorita
patriarcale, organizzando, in nome della protezione sanitaria ed educativa di
questi membri, la destituzione della patria potesta, la messa in tutela economi-
co-morale della famiglia. Su un altro versante, essi inducono la riorganizzazio-
ne della vita familiare attorno ad una preoccupazione di maggiorazione della
propria autonomia, facendo intervenire le norme come altrettanti vantaggi

¥ Lasch, The Sexual Division of Labor, the Decline of Civic Culture, and the Rise of the
Suburbs, in 1d., Women and the Common Life, cit., 104-105.
0 Cfr. Donzelot, 1l governo delle famiglie, cit., 93-94.



Christopher Lasch e la (difficile) costruzione di una cultura democratica 271

propizi ad una miglior realizzazione di questa autonomia, appoggiandosi, per
farli passare, su una liberalizzazione dei rapporti intra-familiari®'.

In sostanza, assistiamo al «passaggio da un governo delle famiglie
a un governo attraverso la famiglia»°*: la famiglia diventa il supporto
degli imperativi sociali, «<nesso di terminazioni nervose di apparati che
le sono esterni»”, pur, paradossalmente, di ottenere una maggiore au-
tonomia dei suoi membri.

Per comprendere come la trasformazione della famiglia comporti il
passaggio a questo nuovo complesso tutelare — che Donzelot ci mostra
plasticamente in azione attraverso un’analisi accurata dei tribunali mi-
norili, della pratica psichiatrica ottocentesca e delle inchieste sociali®
—, € opportuno riferirsi all’altra opera che finora € rimasta sullo sfondo:
Storia della sessualita. Volume 1. La volonta di sapere di Michel Foucault™.
Nell’interpretazione foucaultiana, il passaggio dal sistema familiare tra-
dizionale a quello moderno si configura come il passaggio da una for-
ma di potere a un’altra. Mentre nel passato lo Stato sovrano esercitava
il «diritto di far morire o di lasciar vivere [...] simbolizzato dalla spa-
da»®®, a partire dal XVIII secolo al potere diretto, violento, esercitato
tramite forza e disciplina sul corpo umano, si sostituisce lentamente un
«bio-potere» incentrato sulla sessualita:

Il sangue ¢ rimasto per molto tempo un elemento importante nei meccanismi
del potere, nelle sue manifestazioni e nei suoi rituali. [...] onore della guerra
o paura delle carestie, trionfo della morte, sovrano con la spada, boia e suppli-
zi, il potere parla attraverso il sangue; questo ¢ una realta con funzione simbolica.
Noi siamo, invece, in una societa del “sesso,” o piuttosto che funziona sulla
base della “sessualita” i meccanismi del potere si rivolgono al corpo, alla vita,
a cio che la fa proliferare, a quel che rinforza la specie, il suo vigore, la sua
capacita di dominare o la sua disposizione ad essere utilizzata. [...] Sono le
nuove procedure di potere elaborate durante I’eta classica e messe in opera
nel XIX secolo che hanno fatto passare le nostre societa da una simbolica del

sangue ad una analitica della sessualita»®.

L Tvi, 95.
2 Tvi, 96.
> Tvi, 95.
> Cfr. Ivi, 99-161.
5 Michel Foucault, La volonté de savoir, Editions Gallimard, Paris 1976, tr. it. Storia
della sessualita. Volume 1. La volonta di sapere, Feltrinelli, Milano 2024.

% Tvi, 120.

> Cfr. Ivi, 130-131.



272 Leonardo Angeletti

Contrariamente all’ipotesi generalmente diffusa secondo la quale
il XIX secolo sarebbe stato un periodo in cui la sessualita era contenu-
ta e repressa, Foucault argomenta come, proprio in quel secolo, si sia
assistita a una vera e propria proliferazione e istituzionalizzazione dei
discorsi sul sesso™. Alle pratiche misteriche dell’ars erotica, tipica delle
societa del passato, si € sostituita una «scientia sexualis», una produzione
di sapere-potere nei confronti della sessualita che, attraverso 'istituzio-
nalizzazione del «far parlare» (attraverso la pratica giudiziaria, medica
e, infine, psicanalitica), comporta un assoggettamento al regime «del
normale e del patologico»”. In questo modo, al «dispositivo di allean-
za», ovwero al governo delle famiglie, le societa occidentali moderne
hanno contrapposto il «dispositivo di sessualita», o governo attraverso
una famiglia, «riorganizzata, ristretta probabilmente, certamente in-
tensificata rispetto alle vecchie funzioni che esercitava nel dispositivo
d’alleanza», soprattutto intorno agli assi marito-moglie e genitori-figli®.

Queste considerazioni ci portano, dunque, a quello che Lasch defi-
nisce «Stato terapeutico», una nuova forma di dispositivo tutelare, che
esercita, in primis nella famiglia e, per estensione, a tutto il resto del-
la societa, una forma di controllo meno autoritaria e piu permissiva®.
Svuotata delle sue tradizionali funzioni®, la famiglia moderna si rivolge
verso sé stessa, delegando i propri compiti a esperti e figure professio-
nali esterne®, mentre i suoi membri diventano sempre piu interessati
alla propria realizzazione personale e al proprio benessere. Nel mo-

% Cfr. Ivi, 9-20; questa ingiunzione cosi tipica dell’Occidente a interrogarsi conti-
nuamente e a dire tutto cio che puo esser detto di sé stessi, affonderebbe le sue radici,
secondo Foucault, nella pratica confessionale cristiana, resa particolarmente impor-
tante con la Controriforma e il Concilio di Trento, cfr. Ivi, 20-22.

> Cfr. Ivi, 49-68.

¢ Cfr. Ivi, 94-98.

¢ In modo analogo, rifacendosi sempre all’analisi foucaultiana, Deleuze propone
una sintetica descrizione del passaggio, tra il XVIII e il XX secolo, dalle «societa di
sovranita» alle «societa disciplinari», per poi osservare la recente nascita delle nuove
«societa di controllo»; cfr. Gilles Deleuze, Poscritto sulle societa di controllo, in 1d., Pour-
parler, Quodlibet, Macerata 2000, 234-241.

62 Cfr. Lasch, Rifugio in un mondo senza cuore, cit., 150-153.

 Casalini e Cossutta sono d’accordo nel vedere nel pensiero di Charlotte Perkins
Gilman un’anticipazione di questo processo di professionalizzazione delle funzioni
domestiche, che, nonostante la sua potenzialita emancipatrice, apre al rischio di una
riduzione della societa a sistema biomedico, cfr. Casalini, / rischi del ‘materno’, cit., 146-
147; Cossutta, Domesticita, cit., 174-175.



Christopher Lasch e la (difficile) costruzione di una cultura democratica 279

mento stesso in cui la famiglia si avvicina a diventare «un rifugio in un
mondo senza cuore», le donne, relegate al ruolo di mogli e madri, sono
colpite da depressione, ansia e senso di vuoto, che tentano di compen-
sare con un’attenzione ossessiva verso i propri figli, a loro volta apatici,
dipendenti, infantili e senza obiettivi®.

4. Verso un ideale di cultura democratica

Ricostruendo il pensiero di Lasch in diversi passaggi, abbiamo ten-
tato di mostrare come il fenomeno di privatizzazione della famiglia ab-
bia segnato il declino di quella civic culture che faceva da fondamento
alla cultura democratica. Questa nuova forma di «Stato terapeutico»
dove la famiglia ¢ libera, ma sottoposta ad una sorveglianza continua,
che sfrutta la “crisi della famiglia” come strumento per mantenere una
forma di controllo, comporta un sistema che genera dipendenza e sco-
raggia la partecipazione politica, riducendo il cittadino a un consuma-
tore passivo e apatico, disinteressato e avulso dal tessuto sociale®. In
questo senso, la critica laschiana alle richieste femministe degli anni
Sessanta non riguarda la messa in discussione della “mistica della fem-
minilita” per il raggiungimento dell’uguaglianza dei sessi, quanto il
tentativo di ottenere questo obiettivo adottando il sistema lavorativo ca-
pitalista, di fatto assoggettandosi a una forma diversa di controllo socia-
le. Il problema di queste richieste «non risiede, tuttavia, nel fatto che
sia sbagliato proporsi I’'uguaglianza economica, quanto piuttosto che
per raggiungerla, rimanendo vigenti le attuali condizioni economiche,
si debbano scalfire valori ugualmente importanti legati alla famiglia»®.
Le condizioni del sistema lavorativo costringono le donne a scegliere
tra la competizione economica con gli uomini e la possibilita di una fa-
miglia. Viceversa, «una strategia piu coerente con gli obiettivi originari
del movimento femminista», conclude Lasch, «metterebbe in discus-
sione la separazione tra casa e luogo di lavoro. [...] Rifiuterebbe non
solo la “mistica della femminilita”, ma anche la mistica del progresso

¢ Cfr. Lasch, The Sexual Division of Laboy, the Decline of Civic Culture, and the Rise of the
Suburbs, in 1d., Women and the Common Life, cit., 106-107.

% Cfr. Lasch, Life in the Therapeutic State, in 1d., Women and the Common Life, cit.,
178-183.

% Lasch, Rifugio in un mondo senza cuore, cit., 15.



274 Leonardo Angeletti

tecnologico e dello sviluppo economico»*. Invece di accettare la subor-
dinazione della famiglia al posto di lavoro, bisognerebbe rimodellare
il posto di lavoro intorno alle esigenze della famiglia. In breve, mettere
in discussione I'ideologia della crescita economica e della produttivita,
insieme al carrierismo che promuove.

Per concludere, la riflessione di Lasch sul tema della woman que-
stion potrebbe essere letta come un tentativo di dimostrare, attraverso
la storia della condizione femminile e della famiglia, in che modo il
progresso, inteso in questo caso anche come processo di incivilimento
e di democratizzazione, non sia necessariamente un percorso continuo
e sicuro verso il meglio®™. La trasformazione della famiglia dal model-
lo tradizionale a quello moderno e del ruolo che la donna assume al
suo interno, dimostra, a fasi alterne, come elementi che tendiamo a
considerare come unicamente negativi, quali ad esempio il culto della
domesticita, possano aver avuto conseguenze positive per il processo di
emancipazione femminile e per la costruzione di una vita urbana non
solamente dettata dagli interessi individualistici della nascente societa
liberale, ma arricchita da quella common life— basata su una fitta rete di
contatti e relazioni, sulla cooperazione e sulla reciprocita —, solida base
per la costruzione di una forte cultura democratica. Allo stesso tempo,
mette in luce come anche il processo di emancipazione delle donne
e I'evoluzione della famiglia abbia portato con sé 1'assoggettamento a
nuove forme di dispositivi di controllo sociale. Ma attenzione: non si
tratta qua di esprimere una forma di nostalgia nei confronti dei valori
di un sistema del passato. Un tentativo non solo inutile, come spiega
Donzelot®, ma che lo stesso Lasch rigetta, di fronte alle critiche che ri-

¢ Cfr. Lasch, The Sexual Division of Laboy, the Decline of Civic Culture, and the Rise of the
Suburbs, in 1d., Women and the Common Life, cit., 119-120.

% Su questo argomento cfr. Lasch, Il paradiso in terra, cit.

% Nella Premessa scritta nel 2005, Donzelot osserva come Il governo delle famiglie sia
stato oggetto di critica da parte degli ambienti progressisti, in quanto visto come fa-
vorevole al modello familiare tradizionale. Curiosamente, questa critica risentirebbe,
secondo Donzelot, della lettura che dell’opera avrebbe dato proprio Lasch, a suo giu-
dizio troppo nostalgica. In ogni caso, riprendendo I'insegnamento foucaultiano sulle
caratteristiche di un approccio genealogico alla storia (alla base della Police des famil-
les), Donzelot mostra che si tratta di un procedimento non solo impossibile, ma anche
inutile, dal momento che non ¢ possibile recuperare valori del passato per rivalutarli
nel contesto presente. L'unica cosa che puo si fare, invece, ¢ mostrare «il passaggio
da un’arte di governare ad un’altra», cfr. Donzelot, Il governo delle famiglie, cit., 9-15.



Christopher Lasch e la (difficile) costruzione di una cultura democratica 275

guardano le sue opere, viste come un lamento nostalgico del passato™.
In realta, I'obiettivo di Lasch e, auspicabilmente, quello del presente
saggio, € quello di dimostrare come la presunta liberazione dai vinco-
li del passato abbia comportato il passaggio a una forma di controllo
diversa, meno autoritaria, piu permissiva. Il passaggio, nelle parole di
Lasch, dal patriarcato al neo-paternalismo, contro il quale immagina,
invece, un’idea di famiglia:

Rivolta verso l'esterno, in grado di comprendere piu dei semplici bisogni
emotivi dei suoi membri, e di creare una base per una vita comune che non
¢ né personale né politica, ma la ricca unione di consuetudini e spontaneita
che forma il tessuto della vita umana nella collettivita — la base per qualsiasi

concezione significativa di uguaglianza o democrazia.

" Questo tema meriterebbe un approfondimento a parte, che non & possibile
esaurire in questo contesto. Tuttavia, ¢ importante evidenziare come, nonostante La-
sch abbia piu volte rigettato queste accuse, ribadendo I'inevitabilita e la necessita del
processo di emancipazione femminile, le sue posizioni sulla crisi della famiglia e sul
movimento femminista interno alla New Left restano problematicamente controver-
se. In una densa corrispondenza con Lasch, la sociologa Winifred Breines osserva
come la sua argomentazione fallisca soprattutto nel riconoscere la permanenza di una
sistematica condizione di disuguaglianza e di oppressione delle donne nel passaggio
dalla famiglia tradizionale a quella moderna, attaccando proprio coloro (le femmi-
niste) che hanno cercato di trovare una soluzione alternativa; cfr. Miller, Hope in a
Scattering Time, cit., 213-216.

' Lasch-Quinn, Introduction, in Lasch, Women and the Common Life, cit., XXIV-XXV.






Giuseppe Astuto’

Herzen e “Uincivilimento” della Russia tra Occidente e Oriente

1. Aleksandr Herzen e Uautobiografia: Il passato e i pensieri»

Belinskij non capisce il mondo slavo; guarda a esso con disperazione e ha tor-
to, non ¢ capace di presentire la vita del secolo futuro. Ma questo presentimento
¢ I'inizio del futuro. Disperarsi equivale a uccidere il frutto nel grembo della
madre. [...] Strana situazione, una sorta di involontario juste mileu nella que-
stione slava: di fronte agli slavofili sono un uomo dell’Occidente, e di fronte
ai loro avversari, un uomo dell’Oriente. Deriva da cio che queste definizioni
unilaterali non si addicono ai nostri tempi'.

Cosi Aleksandr Herzen, in una nota del 17 maggio 1844, correg-
ge le posizioni dell’amico Vissarion Belinskij. Sin da quel periodo, si
percepisce ormai che, all'interno della scuola degli occidentalisti, alla
quale ambedue appartengono, il giovane Herzen sta maturando una
concezione originale, aperta alle idee rinnovatrici provenienti dall’Eu-
ropa, senza chiudere del tutto allo slavofilismo. Quale ¢ la posizione del
giovane scrittore politico nei confronti dell’‘incivilimento’, che si basa
sul legame tra le elaborazioni teoriche e le realizzazioni del generale
progresso della societa? In questo contributo, ricostruisco I’evoluzione
intellettuale e politica dello scrittore russo attraverso la lettura dei suoi
principali scritti, dai quali emerge, in modo graduale, un chiaro pro-
getto di rinnovamento della Russia, caratterizzato dall’intreccio tra i
principi della civilta occidentale e quelli della civilta orientale.

Bisogna premettere che su Herzen non possediamo delle buone
biografie, anche se I'analisi del suo pensiero ¢ stata al centro dell’atten-
zione di autorevoli storici®. D’altra parte, la sua vicenda umana e poli-

* Universita degli Studi di Catania.

! Aleksandr I. Gercen, Sobranie socinenij (Raccolta delle opere), vol. II, Izdatel’stvo
Akademii Nauk, Mosca 1954, p. 354.

? Cfr. le principali: Martin Malia, Alexander Herzen and the Birth of Russiana So-
cialism, 1812-1855, Harvard University Press, Cambridge (Mass.) 1961 (trad. it., Alle
origini del socialismo russo, il Mulino, Bologna 1972); Isaiah Berlin, Russian Thinkers,
a cura di Henry Hardy e Ailen Kelly, Hogarth Press Ltd., London 1977, (trad. it., Il



278 Giuseppe Astuto

tica si puo cogliere a partire dall’autobiografia, Byloe ¢ Dumy (Il passato
e i pensieri), un autentico capolavoro letterario, nella quale si trovano
descritte le principali esperienze personali, coniugate strettamente alle
riflessioni politiche’. In questo corposo contributo (2 volumi), Herzen
ricostruisce la vita politica e sociale di Paesi diversi, i personaggi incon-
trati e le idee, le esperienze negli anni della giovinezza e della prima
maturita. Si trovano anche gli appunti di viaggio in Francia, Svizzera e
Italia e le vicende rivoluzionarie avvenute a Parigi e a Roma. A queste
notizie si sommano ’analisi dei fatti economici e sociali, le riflessioni
sul futuro e sul passato dell’Europa, i timori sulla situazione in Russia e
le speranze sul suo futuro®.

Herzen, in molte pagine di quest’opera, espone le sue idee etiche
e filosofiche. La sua attenzione si incentra, in modo particolare, sulla
natura e sulla storia, che non obbediscono a un piano prestabilito, e
sull’assenza di una formula unica capace di risolvere i problemi degli
individui e della societa. Lo scrittore si convince, gradualmente, che
non esistono soluzioni generali, poiché ogni epoca ha un carattere

riccio e la volpe, traduzione italiana di G. Forti, Adephi, Milano 1986); Franco Venturi,
Il populismo russo, vol. 1, Einaudi, Torino 1972; Edward Acton, Aleksandr Herzen and the
Role of the Intellettual Revolutionary, Cambridge University Press, New York 1979; Raoul
Labry, Aleksandre lvanovic Herzen, 1812-1870. Essai sur la formation et développement des ses
idées, Editons Bossard, Paris 1928; Aileen M. Kelly, The Discovery of Chance. The Life and
Thought of Alexander Herzen, Harvard University Press, Cambridge Mass. 2016; Frances-
co M. De Sanctis, «Nemo propheta in patria». Herzen fra tradizione e rivoluzione, «Annali
dell’Istituto Suor Orsola Benincasa», 2, 1997-1998, 217-221. Tra i contributi russi cfr.
Jakov E. El'sberg, Gercen, Zizn’i tvorcstva (Herzen, la vita e I'opera), Goslitisdat, Moskva
1961; Evgeniy V. Tarle, Gerzen na Zapade (Herzen in Occidente), in Id., Iz literaturnogo
nasledija (Dall’eredita letteraria), Nauka, Moskva 1981, 65-70.

> Aleksandr I. Herzen, I passato e i pensieri, voll. 2, Einaudi-Gallimard, Torino 1996
(testo originale, Byloe e Dumy, in Gercen, Sobranie socinenij (Raccolta delle opere), vol.
I, cit.). Per le citazioni si utilizza la traduzione italiana.

* Herzen inizia a lavorare su quest’opera in gioventu. L’idea di un ampio raccon-
to sulla propria vita nasce dopo la morte della moglie nel 1852. I singoli capitoli, scritti
a diversi anni di distanza, sono stati pubblicati principalmente nel 1852-1855, sebbene
Herzen abbia continuato a completare e a rivedere ’opera fino al 1868, poco prima
della sua morte. Cfr. Jakov E. El'sberg, Gercen i Byloe i Dumy (Il passato e i pensieri di
Herzen), Nauka, Moskva 1930; Lidija Ja. Ginzburg, “Byloe ¢ Dumy” Gerzena, GIChL,
Leningrad 1957; Francesca Lazzarin, Aleksandr Herzen. Passato e Pensieri (1852-68), in
OpeRus: la letteratura russa attraverso le opere. Dalle origini ai nostri giorni, Wojtek edizioni,
Pomigliano d’Arco (Na) 2023, 1-30; Claudia Criveller, Gli studi sui generi auto-biografici
e memorialistici in Russia, «Autobiografija», 1, 2012, 21-48.



Herzen e “Uincivilimento” della Russia tra Occidente e Oriente 279

proprio e i suoi problemi. Al centro, egli colloca sempre la liberta dei
singoli individui: un valore assoluto e una necessita morale per tutti
gli uomini. Da qui deriva la sua critica nei confronti di quanti parlano
della salvezza eterna e dello Stato, della Chiesa o del proletariato per
giustificare atti di abominevole crudelta e dispotismo, «formule magi-
che intese a soffocare la voce del sentimento e della coscienza»®.

All’opera, Il Passato e i pensieri, hanno fatto ricorso i principali stu-
diosi di Herzen. Il piti importante ¢ sicuramente Isaiah Berlin, attento
interprete dell’ intelligencija russa antecedente la rivoluzione di ottobre.
Secondo questo studioso, il pensatore politico, pur affontando le sue
radici all’interno del settore sociale pitt conservatore — la nobilta — si
puo considerare «il pitt sorprendente e originale tra gli scrittori rus-
si dell’Ottocento, capace di incentivare la nascita di un’embrionale
forma di opinione pubblica». Berlin, inoltre, paragona Herzen al suo
amico Giuseppe Mazzini ed evidenzia che ambedue avevano creato «la
tradizione e ‘I'ideologia’ di una sistematica agitazione rivoluzionaria»°.
Esistono, pero, delle differenze fra I'artefice del “socialismo russo” e
uno dei capi del Risorgimento italiano. Lo scrittore russo € convinto
che I'individuo non possa essere sacrificato in nome di valori collettivi.
«Era questa», cosi ha scritto lo studioso inglese, «la risposta di Herzen a
tutti coloro che, come Mazzini o i socialisti del suo tempo, chiedevano
sacrifici e patimenti per la causa della nazionalita o della civilta umana,
del socialismo o della giustizia o dell’'umanita, — se non nel presente,
senza dubbio nell’avvenire»’.

Gli elogi di Berlin spingono a continuare la ricerca sul pensatore
politico, che ha scritto pagine originali riguardanti lo stretto legame tra
la liberta e la democrazia, condannando I’egoismo consumistico bor-
ghese e predicando la necessita di una rigenerazione morale. Per tali
ragioni, Herzen si puo ritenere, ancora oggi, un punto di riferimento
sia per I’Occidente sia per la Russia.

2. La formazione culturale e politica: «Di chi é la colpa?»

Aleksandr Ivanovi¢ Herzen, nato a Mosca nel 1812, ¢ figlio illegitti-
mo di Ivan Jakovlev, un ricco nobile che discende da un ramo cadetto

® Berlin, Il riccio e la volpe, cit., 168.
6 Ivi, 162.
7 1vi, 828.



280 Giuseppe Astuto

dei Romanov, e della convivente tedesca Amalia Haag, una tranquilla
signora di Stoccarda e figlia di un piccolo funzionario. Il padre, che
non sposera mai la madre, lo riconosce, chiamandolo sentimentalmen-
te Herzen, dal tedesco ‘cuore’. Il giovane, educato fin dalla nascita a
due culture, vive nella sua persona il contrasto tra la civilta paternali-
stica dell’antico regime russo e la pit moderna e individualista civilta
occidentale, alle cui idee accede grazie alla perfetta conoscenza della
lingua tedesca®.

Cresciuto sotto il controllo del padre, un uomo raffinato, ma cupo,
Herzen subisce il suo forte ascendente per il doppio potere di attrazio-
ne e di repulsione. Comunque, il giovane puo giovarsi di un ambiente
semieuropeo grazie alla presenza di istitutori tedeschi e di precettori
francesi: il dualismo delle lingue acutizzera «il dualismo della sua vita»’.
Inoltre, la nascita irregolare e il continuo confronto con un mondo
lontano, ma a lui vicino, contribuiscono a fare del giovane uno spirito
ribelle e intollerante dell’immobilismo della societa russa. Le idee non
conformiste sono il frutto di una educazione accurata, nell’ambito di
una ricca famiglia aristocratica: «LLa nostra educazione», scrive Herzen,
«e lontanissima dall’ambiente al quale ¢ indirizzata, e in questo ¢ il suo
pregio. In Russia I'istruzione sradica il giovane dal terreno immorale,
lo umanizza, lo trasforma in un essere civile e lo mette in opposizione
al mondo ufficiale»'.

La storiografia ¢ concorde nel ritenere la nascita e la repressione
del movimento decabrista una data periodizzante nella formazione di
Herzen. I racconti sull’insurrezione e sul processo lo avevano colpito
profondamente, occupando il centro della sua vita morale: «L’esecu-
zione di Pestel’ e dei suoi compagni», scrive nell’autobiografia, «desto
definitivamente la mia anima dal suo sonno infantile»'". Probabilmen-
te, si tratta dell’entusiasmo giovanile e di una generica aspirazione alla
liberta, ma I’evento del 14 dicembre 1825 rafforza la convinzione di
Herzen a proseguire I’azione dei decabristi e la causa sostenuta dai
migliori rappresentanti della precedente generazione.

8 Cfr. Ioann S. Novi¢, Molodoy Gercen: stranicy zizni i tvorcestva (11 giovane Herzen:
pagine della vita e dell’opera), Sovietskiy pisatel’, Moskva 1986; cfr. Ljudmila E. Tatari-
nova, A.l. Gercen. Masterstvo revoljuzionnych demokratov-publizistov (Herzen. L' attivita dei
rivoluzionari-democratici-publicisti), Misl’, Moskva 1980.

9 Malia, Alle origini del socialismo russo, cit., 31.

1" Gercen, Sobranie soc¢inenij, vol. XII, cit., 155.

" Herzen, Il passato e i pensieri, vol. 1, cit., 60.



Herzen e “Uincivilimento” della Russia tra Occidente e Oriente 281

Per il momento, la sua concezione si orienta a favore della libera
espressione, piu sotto 1’aspetto estetico che nel senso dei diritti politici.
Non a caso, in quegli anni, Herzen si avvicina alle opere di Friedrich
Schiller, il cui tema verte principalmente sull’autorealizzazione dell’in-
dividuo nel mondo interiore dello spirito. In base a tale approccio, la
persona si realizza attraverso I’arte, ’amicizia e I’amore, che rappresen-
tano un rifugio consolatorio per i giovani impossibilitati a esprimersi
nel mondo reale, dominato dal duro regime dello zar Nicola I. La let-
tura delle opere di Schiller si puo ritenere all’origine della romantica
amicizia con Nikolaj Ogarév, che durera tutta la vita. I due giovani,
nell’estate del 1826 (o del 1827), si incontrano sulle colline Vorob’évy,
appena fuori di Mosca, e giurano solennemente di sacrificare la loro
vita per la liberazione della Russia. Qualche anno dopo, ormai studenti
universitari, danno vita a un circolo informale che ha come obiettivo la
preparazione dei membri all’adempimento della nobile impresa.

Proprio negli anni giovanili, il futuro scrittore frequenta I’'Univer-
sita di Mosca, dove comincia a farsi notare per il suo temperamento
vivace e originale. La sua ¢ la generazione dei cosiddetti lisnie ljudi, gli
“uomini superflui”. Sono prevalentemente giovani aristocratici, che,
non avendo prospettive di autorealizzazione, trascorrono prevalente-
mente il proprio tempo in svaghi e divertimenti. Secondo i critici di
quel periodo, gli “uomini superflui” sono i piu istruiti, ma, critici nei
confronti della politica dello zar Nicola I, non entrano nello screditato
servizio governativo. Privi di altre alternative, costoro sono condannati
a vivere nella passivita, cercando di dare forme libere e radicali al loro
pensiero e alla loro azione, conservando sempre I'impronta e lo stile
dell’ambiente di origine'.

Lo stesso Herzen si puo considerare un rappresentante di questo
tipo umano, impersonato dal protagonista del breve romanzo Di chi
¢ la colpa?, pubblicato nel 1847, che riproduce i tratti di se stesso e
dell’amico Ogarév, costretti a vivere in una societa soffocante, che non
consente di far valere le doti naturali’®. La vicenda del romanzo si svol-
ge in una citta della provincia russa, in quell’ambiente gretto e asfitti-

12 Guido Carpi, Storia della letteratura russa, vol. I: Da Pietro il Grande alla rivoluzione
d’Ottobre, 2°* ed., Carocci, Roma 2020.

5. Kto vinovat?, il romanzo iniziato nel 1841, esce nel supplemento del «Sovre-
mennik» (Il contemporaneo), 1847, n. 1. Si veda la recente traduzione in italiano:
Aleksandr I. Herzen, Di chi ¢ la colpa, a cura di M. Gallenzi, Mondadori, Milano 2023.



282 Giuseppe Astuto

co, conosciuto dall’autore durante le sue residenze forzate a Vjatka,
Vladimir e Novgorod. Una serie di vivaci bozzetti satirici introduce il
lettore nella vita di una coppia, felicemente sposata. A un certo punto
irrompe sulla scena il vero protagonista del romanzo, Vladimir Bel’tov,
un uomo attivo interiormente e aperto ai problemi della contempora-
neita, il che fa di lui un eroe del suo tempo, la generazione di “uomini
superflui”, esponenti dell’intelligencija nobiliare. Come per una legge
fisica, Bel’tov si innamora perdutamente della donna ed ¢ ricambiato.
Tale sentimento, che contraddice le norme sociali, fornisce a Herzen
il pretesto per una spregiudicata indagine psicologica e sociale sullo
stretto intreccio fra sfera pubblica e privata, che poi sara documentata
accuratamente ne I{ passato e i pensieri.

Frattanto, Herzen, dopo la conoscenza di Schiller, si avvicina gra-
dualmente alle idee dei pensatori francesi (i sansimoniani, Lothar Bu-
cher e Pierre Leroux) che coesistono insieme all’influenza di Friedrich
Schelling e poi di George Wilhelm Hegel e dell’idealismo tedesco'. Il
socialismo utopico francese e il romanticismo tedesco hanno il tratto
comune di alimentare I'impegno per la liberazione dell’individuo, in
contrapposizione al razionalismo atomistico dell’epoca dei Lumi. Fra
1 giovani, pero, comincia a prevalere il concetto hegeliano per il quale
«tutto cio che € razionale € reale, e tutto cio che € reale e raziona-
le», spingendoli ad accettare la riconcliazione con la realta esistente, e
quindi I’accettazione della politica ultrareazionaria di Nicola I'’.

Diversa ¢ la posizione di Herzen, il quale, mantenendosi sempre
piu critico nei confronti della generazione apolitica degli anni Trenta,
interpreta il principio di realta razionale costantemente in senso rivo-
luzionario: se tutto il reale € razionale, allora anche la lotta contro la
realta esistente, essendo reale, diviene razionale. In tal modo, il giova-
ne si allontana dall’idealismo inteso come rifugio dalla realta e dirige
il suo interesse alla filosofia della storia quale manifestazione oggettiva

" Cfr. Malia, Alle origini del socialismo russo, cit., 79; Georgij V. Florovskij, Iskanija
molodogo Gercena (Le ricerche del giovane Herzen), in «Sovremennye zapiski» (Anno-
tazioni contemporanee), XXXIX, 1929, 444-510.

5 Cfr. Gustav Wetter, Origini e primi sviluppi della filosofia russa, in Helmut Dahm,
Asen Ignatov (a cura di), Storia delle tradizioni filosofiche dell Europa orientale, Fondazione
Agnelli, Torino 2005, pp. 17-20; Guy Planty-Bojour, Hegel ¢ il pensiero filosofico in Russia
(1830-1917), Guerini e associati, Milano 1995; Marco Milli, Herzen e la democrazia russa
del XIX secolo, Facolta di Scienze della Formazione, Universita degli Studi di Trieste,
Trieste 2022.



Herzen e “Uincivilimento” della Russia tra Occidente e Oriente 283

e concreta dell’Assoluto. Da qui deriva la passione per la storia, «intesa
come trasfigurazione del suo interesse per la politica»'®, che lo porta a
mantenersi sempre alla sinistra di tale corrente di pensiero.

Con la repulsione di Hegel, ha inizio una profonda crisi, che com-
porta il passaggio alla prassi politico-rivoluzionaria. Le prime manife-
stazioni in tale direzione si possono cogliere, con molta probabilita, in
occasione della rivoluzione di luglio del 1830 in Francia e della rivolta
polacca dello stesso anno, che rappresentano un potente incitamento
all’azione. Herzen e Ogarév si convincono dei limiti di una rivoluzione
politica che non abbia dei risvolti sul piano sociale. Tuttavia, prevale
ancora piu la speculazione che un impegno nella realta circostante.

Tale posizione non passa inosservata alla polizia della Terza Sezio-
ne, che, il 21 luglio 1834, decide I’arresto del nobile moscovita e di
gran parte dei suoi compagni. In cella Herzen trascorre dieci mesi.
Dopo é spedito in esilio prima nella citta di Vjatka e poi, dalla fine del
1837 agli inizi del 1840, a Vladimir. Durante il periodo della deporta-
zione, si attribuisce al giovane una breve crisi religiosa, ma di scarsa
rilevanza, provocata dalla difficile vita in un arretrato ambiente e dalla
lontananza della cugina e futura moglie, Natal’ja Zachar’ina, una don-
na dall’esaltata sensibilita romantica. Si puo parlare di un “romantici-
smo cristianeggiante” che lo spinge a una riconciliazione con il mondo
circostante'”.

3. Verso la maturita: «Il dilettantismo nella scienza» e «Lettere sullo studio
della natura»

Cercando di periodizzare il pensiero herzeniano, gli anni 1838-42
rappresentano il momento di passaggio dall’idealismo a un approccio
positivista, frutto di una maggiore disponibilita a entrare in contatto
con la realta circostante tramite la propaganda, I'unica azione possibile
allinterno dell’Impero russo. All’evoluzione intellettuale contribuisco-
no il matrimonio con Natal’ja, celebrato segretamente nel 1838, e il
trasferimento nella piu vicina Vladimir, che consentono a Herzen di
riallacciare i rapporti con gli amici del circolo occidentalista e, soprat-
tutto, di avere, in tempi rapidi, notizie e pubblicazioni da Mosca.

16 Cfr. Wolfango Giusti, A. I. Herzen e i suoi rapporti con Mazzini e Ultalia, Istituto per
I’Europa Orientale di Roma, Roma 1935, 43 ss.; Malia, Alle origini del socialismo russo,
cit., 147.

17 Venturi, Il populismo russo, vol. 1, cit., 20.



284 Giuseppe Astuto

Ormai Herzen non avverte piu la necessita di rifugiarsi in un mon-
do ideale, ma rafforza progressivamente l'interesse per la politica e la
speranza in un rapido cambiamento della condizione di esule. Vi con-
tribuisce I'incontro con il pensiero di August Cieszkowski, un polac-
co di formazione hegeliana che, nei suoi Prolegomena alla storiografia
(Berlino 1838), cerca di conciliare la filosofia della storia di Hegel con
la visione millenaristica dei socialisti francesi, mirando a superare la vi-
sione contemplativa dello studioso tedesco per giungere a una “filoso-
fia dell’azione”. «Concordo in maniera davvero sorprendente», scrive
Herzen ad Alexander Vitberg il 25 luglio 1838, «con I'autore su tutti i
punti principali. Cio vuol dire che le mie idee sono giuste, e d’ora in
poi lavorero ancora pitu duramente alla loro realizzazione»'®.

Non puod non emergere la sua critica nei confronti di tutti gli he-
geliani, ancora attaccati alle posizioni precedenti e prive di qualsiasi
legame con la vita quotidiana. Non sono esenti dalla polemica Belin-
skij e Michail A. Bakunin, che, sostenitori dell’hegelismo come filosofia
della “riconciliazione con la realta”, accettano I'immobilismo in nome
di una logica interna a tutte le cose esistenti'. Herzen, ormai vicino
alle riflessioni di Cieszkowski, inizia un approfondito studio del pen-
siero hegeliano. Da un lato, vuole preservarlo da errate interpretazioni
e, dall’altro, smussare 1 limiti di una filosofia che rischia di sacrificare
I'individuo sull’altare delle ineluttabili necessita storiche.

Frattanto, un altro anno di esilio a Novgorod (1841-1842) colpisce
lo scrittore politico. Verso la meta del 1842 legge L'essenza del Cristianesi-
mo di Ludwig Feuerbach, e accoglie fervidamente le conclusioni ateisti-
che. Con i lavori di quegli anni, come I dilettantismo nella scienza (1843)
e Lettere sullo studio della natura (1845)*°, Herzen, avvicinatosi in parte al

8 Gercen, Sobranie socinenij, vol. XXII, cit., 38. Cfr. Andrzej Walicki, Alexander Her-
zen, August Cieszkowski, and the “Philosophy of Action”, in 1d., Russia, Poland, and the Uni-
versal Regeneration, University of Notre Dame Press, Notre Dame 1991, 73-106; André
Liebich, Between Ideology and Utopia. The Politics and Philosophy of August Cieszkowsks,
Springer Netherlands, Dordrecht-Boston-London 1979.

9 Andrzej Walicki, W kregu konserwatynej utopii. Struktura i przemiany rossyjskiego
slowianofilsta, Pafstwowe Wydawnictwo Naukwe, Warsawa 1964 (trad. it., Una utopia
conservatrice, a cura e con prefazione di V. Strada, Einaudi, Torino 1973), 355-60.

20 Diletantizm v nauke [11 dilettantismo nella scienza], in «OteCestvennye zapiski»
(Annotazioni nazionali), 1843, nn. 1, 3, 5, 12; Pis’'ma o0b izucenii prirody (Lettere sullo
studio della natura), in «OteCestvennye zapiski» (Annotazioni nazionali), 1845, nn. 4,
7,8, 11 e 1846, nn. 3-4, 86-316.



Herzen e “Uincivilimento” della Russia tra Occidente e Oriente 285

materialismo antropologico di Feuerbach, comincia a elaborare quello
che restera il principio guida delle sue posizioni future: la convinzione
che non si possa ridurre gli individui a meri strumenti di un disegno
superiore, né si possa imporre loro qualsiasi sacrificio nel presente, in
cambio della prospettiva di un futuro migliore. «La personalita igno-
rata dalla scienza», scrive lo scrittore russo, «rivendica una vita piena
e appassionata che solo un’azione libera e creativa sara in grado di
soddisfare»*'.

Proprio agli inizi degli anni Quaranta, il dibattito in Russia si in-
centra principalmente su questioni storiche riguardanti il destino e la
sua missione nel mondo. Le due correnti sono ’occidentalismo e lo
slavofilismo, che avranno lunghe e durature implicazioni nel successivo
sviluppo della cultura russa®. Tale risveglio politico € riconducibile alla
fase piu liberale del regno di Nicola I, quando il regime, superato il pa-
nico degli avwvenimenti del 1825 e del 1830, non ¢ ancora investito dalle
vicende rivoluzionarie del 1848. Le due correnti attestano 'incontro
dialettico tra coloro che individuano la salvezza della Russia nell’ade-
sione al modello dell’Europa occidentale e quanti, al contrario, riven-
dicano la peculiarita nazionale nel ritorno all’ortodossia tradizionale.

Herzen non puo esimersi dal prendere posizione, riconoscendo a
entrambe le correnti il merito di avere posto al centro delle loro analisi
il popolo russo. Sono celebri le sue parole: «Avevamo un unico amore
ma non il medesimo. [...] Come Giano o come I’aquila bicipite», scrive
nell’autobiografia, «i nostri sguardi andavano in direzioni diverse, men-
tre palpitavamo con un unico cuore»*. Herzen, rientrato a Mosca, dopo
il nuovo esilio a Novgorod, ¢ considerato un riferimento imprescindibi-
le per gli esponenti «dell’occidentalismo di indirizzo sociale», che alla
poverta imperante, alla servitu della gleba e alla mancanza di liberta
individuale oppone un modello occidentale, laico e democratico®.

In quegli anni, sotto lo pseudonimo di Iskander, il nobile rivoluzio-
nario inizia a scrivere articoli, bozzetti in prosa, racconti. Indipenden-

2 Gercen, Sobranie socinenij, cit., vol. II1, 74-5.

2 (Cfr. Nikolaj Berdjaev, Russkaja ideja. Osnovnye problemy ruscoj mysli XIX veka i naca
XX veka, Paris 1946 (trad. it., L’idea russa. I problemi fondamentali del pensiero russo (XIX
e inizio XX secolo), Mursia, Milano 1992); George Fischer, Russian Liberalism. From the
Gentry to the Intelligentsia, Harvard University Press, Harvard 1958 (trad. it., Liberalismo
russo, a cura di D. Staffa, Sansoni, Firenze 1974).

2 Herzen, Il passato e i pensieri, cit., vol. 1, 540.

# La definizione ¢ di Berdjaev, L’%dea russa, cit., 89.



286 Giuseppe Astuto

temente dalla forma assunta dalle sue denunce, il tema di fondo resta
lo stesso: «I’oppressione dell’individuo; I'umiliazione e la degradazione
degli uomini a opera della tirannia politica e personale; il giogo delle
consuetudini sociali, la buia ignoranza e il selvaggio, arbitrario malgo-
verno che nel brutale e odioso Impero russo storpiava e distruggeva gli
esseri umani»®. Inizialmente, pero, il pensiero di Herzen non assume
una posizione univoca all’interno del dibattito tra occidentalisti e sla-
vofili.

Lo scrittore, prospettando un originale incontro tra elementi occi-
dentali e altri piu spiccatamente nazionali, elabora una personale con-
cezione della storia. Auspica, infatti, I’occidentalizzazione quale unica
speranza per il progresso del Paese, e ritiene che per tale via la Russia
possa divenire la piu grande tra tutte le nazioni. Nello stesso tempo,
il suo atteggiamento aristocratico di fiducia nel “buon popolo russo”
non si discosta di molto da quello degli slavofili. Il punto di contatto
e rappresentato dalla comune contadina (obs¢ina). La spinta in questa
direzione viene dalle ricerche dell’etnologo prussiano August Franz
Von Haxthausen che, proprio in quel periodo, pubblica dei volumi su
tale istituzione e le attribuisce un modello di difesa della societa contro
I'invadenza dello Stato moderno®®. Herzen, affascinato da questa inter-
pretazione, comincia a prendere in considerazione la conservazione
dell’obscina e il suo sviluppo all’interno di una visione socialista e popu-
lista delle campagne russe.

Ha inizio, in quel periodo, il desiderio dello scrittore di lasciare la
Russia e di prendere contatto con il mondo occidentale, di cui tanto
parla con i suoi amici appartenenti alla cosiddetta scuola occidentali-
sta e studiosi delle origini dello Stato russo e delle riforme di Pietro il

? Isaiah Berlin, Herzen e le sue ‘Memorie” in 1d., Against the Current. Essays in the His-
tory of Ideas, Princetono University Press, London 1955 (trad. it., Controcorrente, Adel-
phi, Milano 2000), 286.

% 11 titolo originale di questo lavoro ¢ Studien iiber die inneren Zustinde, das Volk-
sleben; und inbesondere die lindlichen Einrichtungen Russlands, Koniglich Preussischem
Geheimen Regierungsrathe, Hannover Hahn. I primi due volumi apparvero nel 1847
(XX-492 e VII-584); il terzo, nel 1852 (VIII-640). La prima traduzione in inglese venne
edita nel 1856, mentre la traduzione russa apparve nel 1870 e soltanto parzialmente.
Cfr. Dieter Groh, Russland und das Selbstverstindnis Europas. Ein Beitrag zur europdischen
Geistesgeschichte, H. Luchterhand, Berlin 1961 (tr. it., La Russia e l'autocoscienza d Europa,
Einaudi, Torino 1980).



Herzen e “Uincivilimento” della Russia tra Occidente e Oriente 287

Grande, un tema molto caro a Herzen?. Il punto su cui, anche se in
modo confuso, verte la discussione riguarda il futuro della Russia: si
deve entrare in un periodo borghese o in un periodo segnato dalla re-
alizzazione degli ideali socialisti? Nella pratica, domina un disaccordo
tra gli occidentalisti sui mezzi per ’avio di un’azione con il governo
o contro di esso. Frattanto, Herzen, che avverte I'isolamento e I'op-
primente realta della censura zarista, riesce a ottenere un passaporto
per l'estero, portando con sé I'intera famiglia. L'incontro con I’Euro-
pa esercitera un potente stimolo per il suo passaggio dalla ‘teoria’ alla
‘pratica’ dei fatti rivoluzionari®.

4. Il viaggio in Europa: «Le lettere dalla Francia e dall’ltalia»

Nell’autobiografia Herzen descrive I’arrivo a Parigi con entusiasmo:
«Avevo sognato quel momento sin dall’infanzia»*. La sua ammirazio-
ne si rivolge al popolo francese, che vanta una grande rivoluzione ed
¢ I'unico ad avere dato al mondo delle opere divenute ’alimento dei
radicali di tutto il continente. All’iniziale esaltazione, pero, si accom-
pagna un’amara disillusione. La Francia borghese e orleanista suscita
nello scrittore russo il sentimento di un profondo disgusto morale ed
estetico. Non gli ispirano simpatia i francesi, ma anche gli altri popoli
europei. Herzen si sente attratto solo dai popoli oppressi, i polacchi e,
piu di tutti, gli italiani.

Nell’autunno del 1847, il giornale Sovremennik (“Il Contempo-
raneo”), organo della corrente occidentalista, pubblica le sue Lettere
dall’Avenue Marigny, scritte a Parigi tra il luglio e il settembre®. Il suo
obiettivo € quello di riprendere I'impianto di quei viaggiatori russi che,

" Cfr. Elena G. Faraci, Mazzini e i democratici russi. Il Risorgimento e le riforme nell Tm-
pero zarista, in Spazio assiologico della letteratura e filologia russa. Tradizione e prospettive di
ricerca, Istituto statale di cultura russa, Mosca 2019, pp. 617-27; Giuseppe Astuto, La
storia delle istituzioni nella Russia dell’Ottocento: la scuola statale, in «Storia Amministrazio-
ne Costituzione», 9, 2001, 191-223.

% Elena G. Faraci, Democrazia o bonapartismo. La Francia e la crisi politico-istituzionale
nella Seconda Repubblica (1848-1852), Carocci, Roma 2025, 171-80.

» Herzen, Il passato e il presente, cit., 679.

% A Londra nel 1855 furono pubblicate le Pis’ma iz Francii i Italii (Lettere dalla
Francia e dall’Italia). Nel 1871 apparvero in francese Lettres de France et d’Italie (1847-
1852), édition des enfants de I'auteur, Geneéve 1871. La stessa edizione fu ristampata
nel 1979, con la presentazione di Marc Vuilleumier. I brani riportati sono tratti da
ques’ultima edizione.



288 Giuseppe Astuto

tra la fine del Settecento e gli inizi dell’Ottocento, avevano visitato I’Eu-
ropa (da Denis Ivanovi¢ Fonvisin a Nikolaj Michajlovi¢ Karamzin)?®'. Sin
dalla prima lettera emergono le critiche nei confronti dell’Occidente.
Il pensatore politico paragona Parigi a una «bella donna», un tempo
molto amata che, «indegnamente sposata», non merita rispetto e de-
vozione. «La borghesia», scrive il 15 settembre 1847, «<non ha né un
grande passato, né un avvenire alcuno. Fu per un minuto bella come
negazione, come passaggio, come contraddizione [...]. Erede della
brillante nobilta e del grossolano plebeismo, il borghese riunisce in
sé 1 peggiori difetti dell'uno e dell’altro, mentre ha perso i pregi di
ambedue»™.

Le lettere, naturalmente, non sono bene accolte dagli amici mosco-
viti, preoccupati per il troppo odio nei confronti dell’Europa, che per
loro simboleggia il progresso. Frattanto, Herzen intraprende un viag-
gio nelle principali citta dell’Italia. Anche da qui, scrive delle lettere,
questa volta intitolate Via del Corso, dove egli abita. Gli elementi inte-
ressanti sono costituiti dalle peculiarita della situazione italiana, nella
quale spicca la volonta di un popolo di tornare, dopo lunghi secoli
di dominazione straniera, sulla scena politica. Herzen nutre una mag-
giore familiarita nei confronti degli italiani, opponendo alla Francia
accentratrice il loro dinamismo che si concretizza nell’esaltazione delle
autonomie delle citta e nelle differenziazioni locali®.

Alla fine di febbraio del 1848, in Francia ha inizio la rivoluzione.
Herzen, allora, organizza il viaggio di ritorno, ponendo grandi speran-
ze nella nascita della Seconda Repubblica. Il suo arrivo a Parigi coinci-
de con I'apertura della nuova Assemblea nazionale, eletta a suffragio
universale e composta prevalentemente da repubblicani moderati. 1
pensatore russo comincia a scrivere delle lettere agli amici, intitolate
Di nuovo a Parigi, nelle quali egli esprime le sue impressioni sugli avve-

31 Dmitrij P. Mirskij, Storia della letteratura russa, Garzanti, Milano 1977, 51-60.

* Herzen, Lettres de France et d’Italie, cit., pp. 82-5, Lettera IV, Paris, 15 september
1847.

» Malia, Alle origini del socialismo russo, cit., 515-20.; Carmen Scacozza, Aleksander
Herzen e il Risorgimento italiano, Mimesis, Milano-Udine 2010, 64-70.; Marianna I. Ko-
val’skaja, A.I. Herzen e il Risorgimento italiano. Primi rapporti d’amicizia di Herzen in Italia
- Leopoldo Spini, in Giovanna Calebich Creazza (a cura di), Aleksandr Ivanovich Herzen.
Profezia e tradizione, Atti del convegno di Studi, Istituto Universitario Suor Orsola Benincasa,
Napoli 10-11 novembre 1995, Cuen, Napoli, 2000, 173-88.



Herzen e “Uincivilimento” della Russia tra Occidente e Oriente 289

nimenti*. E in corso il conflitto tra 1’Assemblea nazionale e i club che
rispecchia la lotta decisiva tra il tradizionale centralismo politico fran-
cese e le forze nuove, emerse con la rivoluzione. Il pensatore russo si
rende conto che, con il suffragio universale e con un elettorato ancora
largamente analfabeta, sono prevalsi lo schema del vecchio ordine so-
ciale e le tradizionali forze classiste, ora vicine al liberalismo.

Il movimento rivoluzionario, pertanto, conosce una sconfitta nelle
giornate di giugno del 1848. Per Herzen, come per Marx e per molti so-
cialisti europei, quegli eventi diventano la rivelazione del proletariato
rivoluzionario. «Nonostante il fatto che l'istruzione», scrive lo scrittore
russo, «non sia fatta per lui, che sia oppresso dal lavoro e dal pensiero
d’un pezzo di pane, esso ha I’energia che deriva dal pensiero sofferto e
ha superato di tanto la borghesia che non ¢ in grado di capirlo». La ri-
voluzione del 1848, assunti i tratti socialisti, & stata fermata al suo inizio
«per immaturita di idee e per incapacita di uomini»*.

Ad allontanare questo processo contribuisce definitivamente il fal-
limento della manifestazione del 13 giugno 1849. Herzen lo conside-
ra 'ultimo tentativo rivoluzionario, ma ’insuccesso conferma il suo
giudizio negativo sulle iniziative dei repubblicani avanzati. Costretto a
rifugiarsi a Ginevra, lo scrittore cosi scrive: «LLa corrente democratica
o il partito del movimento, fu vinta perché era indegna di successo,
perché ha sempre commesso degli errori, perché ha sempre temuto
di essere rivoluzionaria fino in fondo, perché si lancio sempre contro
il trono per troneggiare per conto suo»**. Anche la fede nelle masse
popolari lo abbandona. Il proletariato, come la borghesia, ¢ asservito
al principio di autorita, sotto il peso del suo passato. Herzen con-
clude che I’Europa non sarebbe capace di creare ‘il nuovo mondo’
del socialismo democratico e, ancora per un po’, piomberebbe nella
‘barbarie’.

Nella Francia rivoluzionaria del 1848, il socialismo é sconfitto, men-
tre la borghesia riemerge ancora una volta vittoriosa. In questo pro-
cesso Herzen trova la conferma per argomentare il suo credo contro
la razionalita della storia, che avra una sistemazione nello splendido

* Le Lettere da Via del Corso e Di nuovo a Parigi, apparvero per la prima volta in
tedesco nel 1854, con alcune modifiche, come capitoli finali di Pis’'ma iz Francii i Italii
(Lettere dalla Francia e dall’Italia).

% Herzen, Lettres de France et d’Ttalie, cit., 227-8, Lettera X, Paris, 1° settembre 1848.

% Ivi, 271, Lettera XII, Nizza, 10 giugno 1850.



290 Giuseppe Astuto

libro Dall’altra sponda, edito in tedesco nel 1850 (la versione russa ¢ del
1855)%7.

5. L'emigrazione politica: «Dall’altra sponda»

La pubblicazione coincide con la scelta, da parte di Herzen, dell’e-
migrazione politica e con I’abbandono finale dell’hegelismo e del si-
stema razionalistico®™. Tale dottrina filosofica, ormai, gli appare come
una mostruosa cosmologia secolare, governata dalle leggi di una logica
ferrea, e come il cristianesimo, riconducibile a una mera invenzione
della mente. Per tale ragione, essa diventa un sostegno a un ordine
‘obiettivo’, legalitario e autoritario, indipendente dall’individuo.

Il pensatore politico sostiene che la storia, non avendo un fine, al-
tro non € se non un’eterna improvvisazione, € ciascuna generazione €
fine a se stessa, poiché I'unico scopo estremo di ogni essere umano ¢
la morte. L'uomo ¢ libero e solo, poiché la storia, che non ha un signi-
ficato obiettivo, ¢ guidata dal caso e da forze cieche. «La sottomissione
dell’individuo», scrive Herzen, «alla societa, al popolo, all’'Umanita,
all’ldea, altro non ¢ se non la perpetuazione del sacrificio dell’'uomo,
dell’atto con cui si immola I’agnello per placare Dio, la crocefissione
dell’innocente per la salvezza del colpevole». La ricerca della salvezza
e cosa del tutto erronea: «Non troveremo rifugio se non in noi stessi,
nella consapevolezza della nostra assoluta liberta, della nostra assoluta
indipendenza»™.

Il rifiuto della «schiavitu del futuro» spinge Herzen a valorizzare
«la filosofia del tempo presente» in contrasto con il determinismo he-
geliano. «Se il progresso € uno scopo, per chi lavoriamo?», si chiede lo
scrittore. Gli uomini non devono sacrificare il presente alla triste sorte
di lavoratori con una barca sulla cui bandiera si legge: «Il progresso
appartiene all’avvenire. Una meta, infinitamente lontana, non € una
meta ma, se volete un’esca. Ogni epoca, ogni generazione, ogni vita in-

37 Iscander [Aleksander 1. Hezen], C togo berega, Tribner & Co, London 1855
(trad. it., Dall’altra sponda, Adelphi, Milano 1993, con l'introduzione di I. Berlin);
Aleksander I. Herzen, From the Other Shore and the Russian People and Socialism, con I'in-
troduzione di I. Berlin, Weidenfeld and Nicolson, London 1956.

% A questa decisione lo scrittore arriva, dopo la vendita fittizia al barone James
Rothschild della sua proprieta in Russia, evitando, con questo modo ingegnoso, il
rischio della confisca.

¥ Herzen, Dall’altra sponda, cit., 124.



Herzen e “Uincivilimento” della Russia tra Occidente e Oriente 2091

dividuale ha avuto, ha la sua pienezza»*. Questo orientamento, scritto
alla fine del 1847, attesta che la singolare combinazione di pessimismo
storico-filosofico e di esaltazione della liberta individuale non deve es-
sere vista come il risultato dell’esito degli avwvenimenti rivoluzionari in
Francia, ma ¢ il risultato organico del suo pensiero.

L’opera Dall’altra sponda non assume 1’atteggiamento distacccato
dei Souvenirs di Alexis de Tocqueville e non e I'applicazione della te-
oria della storia di Karl Marx. Herzen non vuole giustificare persone
e fazioni, ma, come questi due studiosi, si sofferma sulle idee e sul-
le ambizioni dei diversi partiti e delle classi sociali, evidenziando le
cause del tradimento della rivoluzione*'. Agli uomini del 1848 spetta
la responsabilita di avere dato fiducia a costruzioni mentali e irrea-
li quali ‘il progresso’ e ‘la ragione’, rimanendo vittime della logica
elementare della reazione. Al di la della tempesta della rivoluzione,
Herzen approda su un’«altra sponda», dove ha trovato questa amara
saggezza®. Ma la sua nuova filosofia non si risolve in disperazione.
Accettata ’anarchia come legge dell’universo, I'uomo resta illimitata-
mente libero, e, poiché il mondo ¢ governato dal caso, la legge fonda-
mentale della vita non € piu ‘la necessita’ ma ‘la possibilita’. Pur non
garantendo il trionfo della liberta, quest’ultima, per lo meno, non
le ostruisce la strada. In tale contesto, gli uomini possono diventare
«artefici del proprio futuro, buono o cattivo a seconda della bonta del
loro operare»*.

Per Herzen, il futuro puo ancora avere delle possibilita di essere
socialista, ma a condizione che gli individui siano adeguatamente illu-
minati. Messa da parte I'idea dell’inevitabilita, lo scrittore politico la
compensa con la fede nella dignita umana, nella liberta e nell’acquisi-
zione di una coscienza, piu cauta e fondata sulla «speranza del futuro»:
«’indipendenza morale dell’'uomo», cosi scrive, «¢ una verita, ¢ una
realta altrettanto inconfutabile quanto la sua dipendenza dall’ambien-
te. Tutto cambia attorno a noi, tutto oscilla [...]. Non troveremo un

40 Tvi, 55.

' Faraci, Democrazia o bonapartismo, 165 ss.

# «Questa parte del mondo», scrive, «<ha compiuto il suo ciclo, e le sue forze si
sono esaurite; i popoli che abitano questa zona sono vissuti fino all’esaurimento della
loro vocazione, che comincia a offuscarsi, a segnare il passo. La storia, si vede, ha tro-
vato un altro binario; io vado la» (ivi, 128).

* Malia, Alle origini del socialismo russo, cit., 545.



202 Giuseppe Astuto

posto se non nel nostro interno, nella coscienza della nostra liberta
illimitata, della nostra indipendenza autocratica»*.

Certo, non si riesce a capire come un uomo possa essere «autocra-
ticamente» libero e nello stesso tempo anche «dipendente» dalla forza
del suo ambiente naturale e storico. Ormai Herzen vuole andare oltre
la comune coerenza. Ha bisogno di credere in un universo costitui-
to da forze anarchiche che giustifichino gli assurdi avvenimenti della
storia, lasciando al tempo stesso I'individuo libero da ogni necessita
esterna. In tal modo, I’'uomo, pur schiacciato dalle forze esterne, puo
restare intimamente e moralmente libero. Tra il 1841 e il 1848, il pen-
siero dello scrittore ha subito delle modifiche, passando dall’idealismo
sociale e religioso all’egoismo esistenziale, che si presenta come un’ela-
borazione filosofica del suo anarchismo politico.

Nonostante le critiche nei confronti dell’Occidente, Herzen riaf-
ferma, a dispetto di ogni pessimismo, la propria fede nell’'uomo, nella
liberta e nel socialismo, ma comincia a volgere gli occhi ai contadini.
Nella lettera del giugno del 1851, egli constata che, iniziata la fase re-
pressiva in Francia con la chiusura dei club, gli agitatori hanno spostato
la loro propaganda nelle campagne. «Una grossa tempesta si prepara
nel petto dei contadini», cosi scrive, «e questa sara un’autentica rivolu-
zione delle masse popolari»*. Herzen ancora spera che, con il colpo di
Stato del 2 dicembre 1851 in Francia, si possa aprire una speranza, in
presenza di una reazione violenta. Il fallimento dell’insurrezione chiu-
dera definitivamente ’esperienza del 1848. Ormai lo scrittore politico
guarda al “socialismo russo” come I'unica alternativa al cambiamento
rivoluzionario in Europa*.

6. Tra riforme e rivoluzione: “Il socialismo russo”

La dottrina del “socialismo russo”, gia presente sommariamente
nel pensiero di Herzen in alcuni scritti prima della sua partenza dalla
Russia, si puo cogliere, in modo piu organico, in alcune pubblicazioni
destinate prevalentemente al lettore europeo occidentale. Tra queste
spiccano La Russie (lettera aperta a George Herwegh, 1849), Lettre d’un

* Herzen, Dall’altra sponda, cit., 178-9.

 1d., Lettres de France et d’Italie, cit., 279, Lettera XIII, Nizza, 1° giugno 1851.

6 Andrzej Walicki, I due volti di Aleksander Herzen, in Herzen, Il passato e il presente,
cit., XXX-XXXI.



Herzen e “Uincivilimento” della Russia tra Occidente e Oriente 2939

russe a Mazzini (1849), Du développement des idées révolutionnaires en Russie
(1850), Le peuple russe et le socialisme (lettera aperta a Jules Michelet,
1851), Agli Editori di «Demokrata Polski» (1853, in polacco) e La Russie et
le vieux monde (lettere a William Linton, 1854).

Con la stesura de La Russie, 1o scrittore politico sostiene che, dopo
il fallimento della Primavera dei popoli, «le illusioni ottiche che ci ave-
vano consentito di conferire alla schiavitu I’aspetto della liberta sono
svanite; ora noi conosciamo, au juste, il valore della liberta repubbli-
cana della Francia e della liberta costituzionale della Gran Bretagna.
[...] Tutti i governi esistenti, [...] altro non sono se non variazioni su
un unico e medesimo tema». Non esiste, quindi, una differenza tra il
dispotismo russo e la liberta europea, la quale spinge Herzen a riabili-
tare il suo paese. «Se ¢ orribile vivere in Russia», scrive, «<non lo € meno
vivere in Europa»*.

I1 “socialismo russo” si basa sul presupposto dell’esaurimento della
vitalita dell’Europa e sull’assunto della capacita della Russia di crea-
re “un mondo nuovo”. Le ragioni sono diverse. In Russia esiste gia la
proprieta comune dei villaggi (0bscina), intesa da Herzen come uno
stadio preliminare del socialismo, «che condurra alla vera e propria
liquidazione della vecchia societa»*’. La Russia, inoltre, ¢ libera dal far-
dello della storia, poiché essa non possiede tradizioni aristocratiche o
borghesi e non si hanno interessi nel “vecchio mondo”. Il compito del
“socialismo russo” € quello di combinare lo spirito di liberta, rappre-
sentato dall’intelligencija russa con lo spirito di solidarieta fondato sulla
proprieta comune appartenente al popolo.

Per il raggiungimento di tali risultati Herzen sostiene che la Russia non
ha bisogno di ripercorrere la strada fatta dal’Europa, bastando che essa
adegui alle proprie necessita le conquiste storiche dell’Occidente. L'imita-
zione del modello europeo si deve evitare, a ogni costo, perché il concetto
borghese di proprieta privata distruggerebbe ‘il comunismo’ dell’ 0bs¢ina,
riducendo i contadini allo stato di indifeso proletariato rurale, come in Eu-
ropa. Herzen scrive che tale processo sarebbe un suicidio, dal momento
che «’Europa piange sullo spezzettamento del suo territorio e lotta con

47 Walicki, Aleksandr Herzen’s “Russian Socialism” as a Response to Polish Revolutionary
Slavophilism, in 1d., Russia, Poland, and the Universal Regeneration, cit., 1-72.

* Gercen, Sobranie socinenij, vol. VI, cit., 185.

49 Tvi, vol. VII, 28.



204 Giuseppe Astuto

tutte le forze per trovare qualsiasi tipo di ordine sociale comunale»*®. Natu-
ralmente, lo scrittore politico, parlando dell’inutilita del modello europeo,
non pensa all’evoluzione urbana e industriale della Russia, ma alle strutture
giuridiche borghesi, alla proprieta privata e al diritto romano.

Come si puo realizzare il principio di individualita con quello della
vita associata? Dovrebbero contribuirvi gli appartenenti alla minoranza
occidentalizzata che, come i decabristi e i radicali della sua generazio-
ne, si erano ribellati all’ordine esistente. A differenza dell’intellettuale
europeo, niente impedisce al russo di diventare un rivoluzionario, poi-
ché questo, ridotto al silenzio e privo delle “mezze liberta” dell’Occi-
dente, non ha nulla da perdere. «Cosa puo fermarlo?», cosi scrive. «Il
rispetto del passato? Ma da dove comincia la storia russa se non dalla
negazione della nazionalita e dalla tradizione? [...] Il passato del popo-
lo occidentale ci serve da lezione e niente piti. Noi non ci consideriamo
affatto gli esecutori del suo testamento storico»"'.

Quello di Herzen ¢ un programma politico che vuole spingere la
minoranza illuminata a fare qualcosa a favore dei contadini. Le sue po-
sizioni, pertanto, si collocano tra ’approccio talvolta sconfinante nell’a-
narchismo e I'apertura pit moderata, che emergera dopo la morte di
Nicola I. Con I'avvento al trono di Alessandro II, lo scrittore politico
avverte la possibilita di collaborare con I’autocrate per il raggiungimen-
to dell’emancipazione dei contadini®. Nel 1861, finalmente, arriva la
riforma, che libera i contadini dagli obblighi feudali e ne riconosce la
capacita giuridica. L’assegnazione di lotti, con facolta di un pagamento
a riscatto, comporta, pero, che molti contadini possano trasformarsi in
lavoratori agricoli, senza terra.

Ai primi moti di rivolta seguono le sanguinose repressioni. Rivelato-
si il vero volto del nuovo zar, lo scrittore, all’inizio del 1862, comincia
a ideare la costituzione di una assemblea, zemskaja duma (assemblea
della terra), a base rappresentativa per la tutela dei diritti individuali®®.

% Gercen, Sobranie socinenj, cit., vol. VII, 277.

1 Aleksander I. Gercen, Du développement des idées révolutionnaires en Russie, in 1d.,
Sobranie socinenij, cit., vol. VI (trad. it., Sviluppo delle idee rivoluzionarie in Russia, Editori
Riuniti, Roma 1971), 135.

% Cfr. Hugh Seton-Watson, Storia dell’Impero russo (1801-1917), Einaudi, Torino
1971; Venturi, I populismo russo, cit., vol. I, 169-80.

% Adam B. Ulam, In the Name of the People. Prophets and Cospirators in Prerevolution-
ary Russia, Viking, London 1977 (trad. it. In nome del popolo. Profeti e terroristi nella Russia
prerivoluzionaria), Garzanti, Milano 1978), 47 ss.



Herzen e “Uincivilimento” della Russia tra Occidente e Oriente 205

L’autocrazia risponde subito con la sospensione delle pubblicazioni,
mentre si accinge a soffocare I'insurrezione polacca del 1863. Herzen
resta fermo al nucleo del suo progetto politico fondato sull’ 0bs¢ina del
contadino russo. Cosi scrive a Garibaldi in una lettera del 21 novembre
1863: «La religione sociale del popolo russo consiste nel riconoscimen-
to del diritto incancellabile di ogni membro dell’ 0bs¢ina a possedere
una determinata parte della terra. Noi diciamo al contadino: non c’¢
liberta senza terra e soltanto aggiungiamo: la terra non ¢ sicura senza
liberta. La nostra bandiera ¢ molto prosaica, le anime sensibili, le men-
ti sublimi la considerano materiale. Il fatto si € che il popolo ¢ poeta,
ma affatto idealista»™. E questo il migliore documento del pensiero
di Herzen, che fino all’'ultimo cerca un punto di accordo tra il diritto
della collettivita e il diritto dell’individuo.

5 Citato da Venturi, Il populismo russo, vol. 1, cit., 227.






Fernando Ciaramitaro”

La democrazia nell’lberoamerica

1. La nuova storia politica e la storia delle istituzioni democratiche: dall’Euro-
pa all’America iberica

Qualche anno fa, in un contesto di ricerca pluridisciplinare, si € sot-
tolineato come la «storia politica» abbia ormai lasciato alle spalle quei
tempi in cui era stata relegata in uno spazio di subordinazione alla sto-
ria economica, alla storia sociale e perfino alla storia delle mentalita'.
Oggi, nuovamente, si continua a sottolineare come la «storia politica»
rivesta il suo ruolo di branca maestra della storia in generale, senza
determinazione, non perché sia di per sé piu trascendentale delle altre
sotto-discipline — anche se alcuni colleghi lo sostengono — ma perché
ha senza dubbio il pedigree pit antico: € stata scritta ininterrottamente
fin dall’antichita classica, mentre gli altri settori storiografici discen-
denti si sono sviluppati solo negli ultimi 150 anni circa. Gli storici han-
no lentamente ricostruito i fondamenti autonomi della storia politica
e della storia delle istituzioni, cominciando a renderla indipendente
dalle determinazioni che per decenni le erano state assegnate dalla
metodologia del materialismo storico, della storia economica e struttu-
ralista, che, praticamente, la trasformarono in una semplice variabile di
processi economici e sociali «piu rilevanti». A partire dagli anni Ottan-
ta del secolo scorso, una nuova storia politica — ormai un po’ superata
— ha rinnovato gli studi disciplinari, al punto da occupare attualmente
una posizione privilegiata.

Quelle correnti che vennero a rinnovare i modi di pensare e scrive-
re la storia hanno avuto origine in diverse prospettive teoriche e ana-

* Universidad Auténoma de la Ciudad de México.

! Seguo I'analisi gia condotta in Fernando Ciaramitaro e Marcela Ferrari, Repen-
sando la nueva historia politica iberoamericana desde el umbral del siglo XXI, in Fernando
Ciaramitaro e Marcela Ferrari (ed.), A través de otros cristales. Viejos y nuevos problemas de
la historia politica de Iberoamérica, Universidad Autéonoma de la Ciudad de México-Univ-
iversidad Nacional de Mar del Plata, Citta del Messico-Mar del Plata 2015, 7-26.



208 Fernando Ciaramitaro

litiche: siamo tornati al racconto e all’individuo, abbiamo assistito alla
rinascita dell’attore e dei suoi eventi, il caso e ’accidentale sono stati
recuperati. A cio hanno contribuito i dialoghi con validi interlocutori,
come la scienza politica, la sociologia e, pit recentemente, I’antropo-
logia, la linguistica e le altre scienze sociali. In effetti, questi scambi
fruttuosi hanno fornito approcci, prospettive e persino una serie di
strumenti che sono stati incorporati nei meccanismi di analisi e scrittu-
ra dei professionisti della storia. Tra gli attori piu ricettivi a queste tra-
sformazioni ci furono i microstorici italiani che, mettendo in pratica la
riduzione della scala d’analisi come procedura, ridefinirono una serie
di presupposti della ricerca storica: nozioni ritoccate (strategia sociale,
contesto ecc.) e livelli di osservazione gerarchizzati che portarono alla
luce forme di costruzione della sfera sociopolitica che prima passavano
inosservate.

Il cambiamento ha contribuito anche a far emergere temi e metodi
che tutt’oggi arricchiscono la visione della disciplina. Tra tutti, gli attori
politici si erigevano a punti di vista privilegiati attorno ai quali si scopri-
vano trame complesse che davano nuovi significati alle interpretazioni
del passato, conquistando un posto di rilievo nelle ricostruzioni stori-
che. Questi attori principali, individuali o collettivi, sono stati concepiti
come soggetti edificati a partire dalle loro pratiche, rappresentazioni e
discorsi, in continua relazione di conflitto o collaborazione, nel tenta-
tivo di occupare posizioni centrali e prendere decisioni all’interno di
una configurazione sociopolitica.

Inesorabilmente, questo nuovo sguardo ha raggiunto anche I’Ame-
rica latina, dove era e continua a essere centrale il ruolo e il discorso
sulla democrazia. Furono alcuni storici e politologi europei a indiriz-
zare il loro interesse sulla regione e quelli iberoamericani che, espulsi
dai regimi dittatoriali o esiliati per volonta propria e formati principal-
mente negli Stati Uniti, in Francia, in Inghilterra o in Italia, introdus-
sero rinnovate o rivoluzionarie prospettive analitiche. Va anche notato
come il risveglio dell’interesse per la storia politica iberoamericana sia
stato anche il risultato dei progressi compiuti da alcuni storici nel set-
tore della storia della cultura e della mentalita, in particolare in quei
campi che hanno plasmato una nuova storia culturale, le cui impronte
originali possono essere rintracciate nel saggio pionieristico di Jurgen



La democrazia nell’ Iberoamerica 299

Habermas sulla formazione della sfera pubblica®. Da allora, la storio-
grafia occidentale ha alternato il tradizionale approccio interpretativo
ereditato dal secolo dei Lumi, prevalentemente incentrato sull’analisi
del pensiero, con una esplicazione che non contemplava piu lo svilup-
po e il contenuto delle idee, ma piuttosto i canali attraverso i quali si
diffondono I’analisi, gli spazi, i mezzi e le forme della sociabilita e della
comunicazione e i rapporti tra la societa e gli strumenti di controllo
dei poteri.

Per quanto riguarda la storia sociopolitica, I’opera di Francois-Xav-
ier Guerra ¢ stata pionieristica, nonché una delle piu influenti nella
regione’. Questo storico ¢ un vero fulcro delle trasformazioni subite
da quella storia politica che nella seconda meta del XX secolo — e non
solo nell’America iberica — passo da Cenerentola a regina. In un’inter-
vista pubblicata nel 1997, Guerra vincolava la personalissima traiettoria
professionale con la sua esperienza di vita, evidenziando le rotture, gli
avvenimenti e gli attori politici e culturali. Nel suo racconto, I'inaspet-
tata crisi del maggio del 1968, che in poche settimane provoco il crollo
del regime gollista francese, ¢ stato il fatto storico che spinse quella gio-
vane generazione di storici a cui apparteneva a mettere in luce i limiti
della capacita esplicativa della «storia strutturale»*. Nella sua esposizio-
ne dei fatti e delle cause, per gli allora «giovani» specialisti della storia
e, piu in generale, delle scienze sociali, cominciava a chiarirsi il quadro
esplicativo: 1 fattori economici e le categorie analitiche utilizzate sino
allora (in particolare la classe) non erano piu idonei per interpretare
il presente. Piuttosto emergevano altri fattori, tra cui quello che sotto-
lineava I'importanza della cultura e il fatto che i suoi attori principali,
gli studenti, non fossero un gruppo sociale ma solo un insieme gene-
razionale e culturale’. Le classi perdettero cosi potenziale esplicativo e,
al loro posto, giunsero i gruppi, gli uomini e le donne, visti per mezzo

? Jiirgen Habermas, Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu einer Katego-
rie der biirgerlichen Gesellschaft, Luchterhand, Neuwied 1992.

* Francois-Xavier Guerra, Le Mexique : de Uancien régimen a la révolution, L' Harmat-
tan, Parigi 1985; Id., Modernidad e independencias: ensayos sobre las revoluciones hispanicas,
Mapfre, Madrid 1992 (nuova edizione: Encuentro, Madrid 2009); Id., La sucesion presi-
dencial de 1910. La querella de las élites, Fondo de Cultura Econémica, Citta del Messico
1998.

* Marcela Ferrari, Julio C. Melon ed Elisa Pastoriza, Entrevista a Francois Xavier
Guerra, «Secuencia. Revista de Historia y Ciencias Sociales», XXXVII, 1997, 137-52.

5 Tvi, 142.



300 Fernando Ciaramitaro

delle loro pratiche, che divennero essenziali per interpretare il passa-
to e il presente. Se ne dedusse I'imperativo metodologico di utilizzare
anche I’approccio microstorico, che in seguito porto all’'uso della pro-
sopografia e, questa, ad analizzare i legami tra attori, vicini o distanti.
Studiare situazioni e mutazioni nei gruppi e i suoi attori, analizzare
I’emergere di nuove sociabilita pro o antidemocratiche, ripristinare la
centralita dell’evento storico in momenti di rottura, come per esempio
la rivoluzione, furono itinerari teorici che da Francois-Xavier Guerra
vennero ripercorsi come modalita di approccio ai fenomeni e ai sog-
getti, valorizzati dalla rinnovata storia politica.

La testimonianza dello storico francese ¢ quindi preziosa perché
chiarisce la costruzione di questa «<nuova storia politica» come campo
a sé stante, con limiti diffusi, ma con una forte capacita di inclusione.
Per questo la storia culturale, quella delle idee, delle relazioni inter-
nazionali e buona parte della storia sociale e delle istituzioni si intrec-
ciano con la precedente, si scambiano problemi e articolano approcci
teorici e metodologici diversi. Piu recentemente, ai precedenti campi
si sono aggiunti quelli della storia concettuale della politica o la storia
delle dottrine, che, di pari passo con le analisi svolte da Pierre Rosan-
vallon per il caso francese, cercarono di andare oltre la mera competi-
zione partitica o di fazione per I'esercizio del potere, per ripristinare,
da un’altra angolazione, I'importanza degli individui e dei gruppi e
del loro modo di affrontare specifiche situazioni politiche. Dialogando
cosi con le tesi di Rosanvallon, la nuovissima storia politica propone di
indagare quelle condizioni di «esteriorita della politica», le sue con-
traddizioni formali, i cicli, le deviazioni e le aporie della democrazia, la
capacita di invenzione degli individui, i problemi della temporalita, i
ritmi elettorali, gli interstizi della politica democratica e antidemocrati-
ca, le transizioni, i fallimenti ecc. Si € arrivati, insomma, a un punto che
recupera e sistematizza buona parte di quanto affermato in precedenza
e, allo stesso tempo, introduce uno scenario nel quale si mettono in
scena problematiche e personaggi che prima passavano inavvertiti.

Questa nuova storia politica continua ad approfondire questioni di
vecchia tradizione — come i governi, lo Stato, 1 partiti o le idee politiche
e soprattutto la democrazia — ma anche la «societa civile» e, particolar-
mente, gli attori e le loro pratiche. I temi si ampliarono e cambiarono
anche le prospettive analitiche. Si sono affermate visioni meno reifi-
canti dell’evoluzione istituzionale e organizzativa della politica, meno
rispettose delle divisioni politico-amministrative. I’evidente diversita



La democrazia nell’ Iberoamerica 301

che queste prospettive introducono presuppone la tensione esistente
tra I’analisi di alcune specificita (che, senza dubbio, sono) nazionali,
subnazionali, locali, ma affronta anche questioni regionali o interna-
zionali. Attualmente la storia politica — ma anche la storia politica delle
relazioni internazionali — ci guida per i diversi cammini intrapresi dalla
storiografia che, senza abbandonare le pretese di costruire una «buona
storia», moltiplica i significati, le dimensioni e le scale d’analisi. E sono
anche capaci di includere il passato recente, prima riservato ad altre
discipline, alla cui trattazione aggregano la trama e la profondita che
solo gli studi storici sono in grado di fornire.

2. Democrazia/democrazie: una lettura latinoamericana

Dagli anni Settanta del secolo scorso, la democrazia ¢ diventata una
realta generalizzata in tutta Iberoamerica e la regione ha vissuto e sta
vivendo un periodo nel quale coesistono numerosi regimi democratici,
la fase piu lunga della sua storia. Nel tempo trascorso dall’inizio della
«terza ondata» (la tercera ola) di democratizzazione, il continente ha ot-
tenuto notevoli risultati nella sfera politica, visibili principalmente nel
consolidamento dei processi elettorali, come pratica frequente e legit-
tima®. Nondimeno, come ¢ notorio, lo sviluppo dei processi elettorali
liberi e ugualitari ¢ uno degli attributi necessari affinché un sistema sta-
tale democratico possa sussistere, ma la sua semplice esistenza non ga-
rantisce un’effettiva democratizzazione dei governi e della sociabilitd’.

% Un interessantissimo e recente bilancio sugli ultimi quarant’anni di democratiz-
zazione in Iberoamerica si puo leggere nelle conferenze del simposio internazionale
Cuatro décadas de la tercera ola de democratizacion en América Latina/Four Decades of the
Third Wave of Democratization in Latin America, svoltosi il 27 e 28 novembre del 2023,
presso la Universidad Torcuato Di Tella (Buenos Aires) e organizzato dal Kellogg In-
stitute for International Studies (Universidad de Notre Dame), la SAAP (Sociedad
Argentina de Analisis Politico) e V-Dem (Varieties of Democracy) Regional Center
de América Latina, in https://kellogg.nd.edu/ cuatro-d % C3 %A9cadas-de-la-tercera-o-
la-de-democratizaci%C3%B3n-en-am % C3 % A9rica-latina-four-decades-third-wave (28
dicembre 2024).

7 Sui sistemi elettorali, la democrazia e i diritti costituzionali in Italia, si veda il
libro gia classico di Gianfranco Pasquino, I sistemi elettorali, Il Mulino, Bologna 2006;
ma tra altri e importanti studi di riferimento, si possono consultare: Luciano Cafagna,
La grande slavina. L’ltalia verso la crisi della democrazia, Marsilio, Venezia 2012 [1983];
Roberto D’Alimonte e Stefano Bartolini (a cura di), Maggioritario finalmente? La tran-
sizione elettorale 1994-2001, 11 Mulino, Bologna 2002. Per I’America iberica: Manuel



302 Fernando Ciaramitaro

Comunque € anche necessario evidenziare come la capacita organizza-
tiva e di reazione che alcuni organi o poteri elettorali hanno dimostra-
to nel continuare a svolgere le elezioni durante la recente pandemia
siano elementi importantissimi nel cammino verso un’uniformazione
dei processi e dei meccanismi di democratizzazione®, sia dei governi
come delle societa.

In America latina, alcune costituzioni, oltre ai classici tre poteri del-
le nazioni europee, legislativo, esecutivo e giudiziario, individuano un
quarto potere, quello elettorale. Per separare dalla funzione di gover-
no il delicato momento delle elezioni, si sono cosi costituiti corpi auto-
nomi di potere, come per esempio, il Consejo Supremo Electoral del
Nicaragua o I'Instituto Nacional Electoral (INE) del Messico, che han-
no autorita e facolta considerevoli, come, per esempio, convocare, or-
ganizzare e dirigere i processi elettorali in tutte le circoscrizioni, dichia-
rarne 1 risultati e la validita delle elezioni o, se ci fossero le condizioni,
la loro nullita, totale o parziale, notificare ai candidati eletti il successo
elettorale, concedere loro le credenziali per le rispettive elezioni e dare
accesso alle cariche elettive, il tutto in conformita alle disposizioni delle
costituzione e delle leggi. Ma anche approvare e rendere obbligatori
tutti i regolamenti, le norme e i manuali di formazione che saranno
utilizzati nel processo elettorale; nominare il personale specializzato
degli organi (come, per esempio, i direttori generali o 1 segretari); or-
ganizzare e dirigere plebisciti o referendum, che si indicono in confor-
mita alle disposizioni legislative; preparare i calendari elettorali; appli-
care le disposizioni costituzionali e legali relative ai processi elettorali
nell’esercizio delle competenze; ascoltare e, in ultima analisi, risolvere
le controversie emerse dagli organi elettorali subordinati e le richieste
presentate dai partiti politici. Inoltre, questi istituti adottano le misure
opportune affinché i processi elettorali si svolgano in condizioni di pie-
na garanzia e molte altre gestioni di assoluta importanza per il corretto

Alcantara Saez e Maria Laura Tagina (ed.), Elecciones y cambio de élites en América La-
tina, 2014 y 2015, Aquilafuente-Universidad de Salamanca, Salamanca 2016; Dieter
Nohlen, Leonardo Valdés e Daniel Zovatto (ed.), Derecho electoral latinoamericano. Un
enfoque comparativo, Fondo de Cultura Econémica-Universidad Nacional Autéonoma de
México, Citta del Messico 2019.

8 Manuel Alcantara Sdenz e Mario Alberto Garza Castillo (ed.), Elecciones bajo el
Covid-19 en América Latina, Tirant lo Blanch, Citta del Messico-Valencia 2022.



La democrazia nell’ Iberoamerica 309

funzionamento della “macchina” elettorale (come lo spoglio finale di
ogni appuntamento elettorale)®.

In questi anni, tutti i paesi della regione — con I'unica eccezione
di Cuba — hanno conformato nazioni di piena democrazia. Tuttavia, il
Venezuela, prima sotto il regime di Hugo Chavez (1954-2013) e adesso
con Nicolas Maduro', e il Nicaragua, con il governo di Daniel Ortega
e Rosario Murillo'!, sono diventati regimi autoritari. Come hanno sot-
tolineato gli storici del tempo presente, ma anche sociologi e giorna-
listi, il deterioramento della democrazia in questi due casi non é stato
un evento improvviso, ma si € manifestato gradualmente, mentre tutto
il continente celebrava il suo apogeo democratico. Questi segnali al-
larmanti includevano 'indebolimento della separazione dei poteri, la
cooptazione delle istituzioni di controllo, la repressione politica e la
restrizione delle liberta fondamentali che si ¢ proiettata nei processi
elettorali, oggi non piu competitivi.

D’altro canto, anche El Salvador, sotto la presidenza di Nayib Buke-
le, dal 2019, si sta evolvendo verso un regime autoritario a causa della
cooptazione delle istituzioni di controllo, per la continua sospensione

¢ La bibliografia ¢ sterminata, per il caso messicano, cfr. Arturo Sanchez Gutiérrez
e Horacio Vives Segl, Evolucion de las atribuciones legales del IFE-INE, 1990-2018. Una pri-
mera evaluacion de la reforma electoral de 2014, in Luis Carlos Ugalde e Said Hernandez
Quintana (ed.), Elecciones, justicia y democracia en México. Fortalezas y debilidades del siste-
ma electoral, 1990-2020, Tribunal Electoral del Poder Judicial de la Federacién, Citta
del Messico 2020, 55-80.

10 Nel 1958 il Venezuela era diventata una delle democrazie piu stabili dell’Ame-
rica latina, tuttavia, dalla denominata Revolucion bolivariana, iniziata nel 1998-1999 e
che ha avuto come protagonista il leader socialista Chavez, processo sociopolitico e
ideologico proseguito dal suo successore, Maduro, il suo cammino si ¢ modificato
drasticamente. Secondo i sostenitori del nuovo «regime rivoluzionario», la rivoluzione
cercherebbe di costruire una coalizione interamericana per attuare il bolivarismo, il
nazionalismo e un’economia gestita dallo Stato. Da allora, secondo I'indice di demo-
crazia del 2022, preparato dal The Economist, il Venezuela si € classificato al 147° posto
su 167 paesi, poiché & governato da un regime definito autoritario, cfr. «<Democracy
Index», The Economist (EIU), https://www.eiu.com/n/campaigns/democracyin-
dex-2022/ (13 maggio 2024).

' Per una recente sintesi sul sandinismo, cfr. Mateo Jarquin, The Sandinista Revo-
lution: A Global Latin American History, University of North Carolina Press, Chapel Hill
2024.



304 Fernando Ciaramitaro

delle garanzie costituzionali e per il percorso incostituzionale intrapreso
dal governo, che ricerca la rielezione della presidenza della repubblica'®.

Un caso speciale € rappresentato dal Peru che, da circa cinque anni,
assiste a una politica di duro confronto tra il potere esecutivo e quel-
lo legislativo e al discredito della classe politica. In Guatemala la vita
politica ¢ in ostaggio, a causa di gravi problemi di corruzione e per la
prepotenza dei poteri statali, al di fuori di ogni controllo democratico,
che hanno cercato di impedire, dopo le elezioni del 2023, che la forza
vincente arrivi al potere. Tutto cio ha gravemente indebolito il quadro
istituzionale, deteriorando il livello di democrazia nel paese. Tuttavia,
nonostante le profonde sfide in termini di governance derivanti da isti-
tuzioni politiche deboli e disegni costituzionali complessi'?, nonché
politiche pubbliche inefficaci quando si tratta di affrontare i gravi pro-
blemi sociali della regione, in particolare la poverta, I’emigrazione e
le disuguaglianze'!, le democrazie latinoamericane hanno dimostrato
di essere resilienti in questi decenni. Tutto cio, pero, ha portato alla
crescita della criminalita organizzata e dell’insicurezza, che ha reso I'l-
bero-America la regione con il piu alto tasso di omicidi intenzionali,
sia in termini assoluti che per abitante'. Da quattro anni consecutivi,
I'indice di percezione della corruzione si mantiene su livelli molto ele-
vati, con una media di 43 punti su 100, e la mancanza di misure effica-
ci per contrastarla rappresenta certamente una grave incognita per la
democrazia'®. Anche la situazione economica della regione ¢ motivo
di preoccupazione, poiché dal 2014 si registra il periodo di crescita

2 Su Nayib Bukele e il populismo in America latina, cfr. Kurt Weyland, Democracy’s
Resilience to Populism’s Threat: Countering Global Alarmism, Cambridge University Press,
New York 2024, 108-15.

¥ Per il processo di costruzione democratica nel Peru, cfr. Carlos A. Forment, La
Jormacion de la sociedad civil y la democracia en el Peri, Pontificia Universidad Catélica
del Peru, Lima 2012; pit recentemente, Ignacio Santoro, Cambiar algo para que nada
cambie. La reforma decorativa de las elecciones primarias obligatorias en Peru, «Colombia In-
ternacional», 118, 2024, 115-40.

" Cfr. Stephan Klasen e Felicitas Nowak-Lehmann (ed.), Poverty, Inequality and
Migration in Latin America, Peter Lang, Francoforte 2008.

% Comision Econémica para América Latina y el Caribe (Cepal), Dindmica y de-
safios de la inversion para impulsar una recuperacion sostenible e inclusiva, 2022, https://
repositorio.cepal.org/server/api/core/bitstreams/f221aa4c-8df5-439f-aaa4-f4b1bb-
5c0e82/content (2 maggio 2023).

!0 Transparencia Internacional, Indice de percepcion de la corrupcion 2023: el debi-
litamiento de los sistemas de justicia deja a la corrupcion sin controles, 2023, https:/ /www.



La democrazia nell’ Iberoamerica 305

pit basso degli ultimi decenni, che ha comportato una diminuzione
del reddito pro capite e crescenti difficolta per i settori vulnerabili'”.
Questa situazione economica € stata ovviamente aggravata dalla crisi
causata dalla pandemia.

Pit recentemente, la democrazia in America latina ha dovuto af-
frontare una crescente instabilita, manifestata in proteste massive con-
tro il malgoverno, situazione che suggerisce notevoli problemi strut-
turali nel suo funzionamento. Per esempio, in Bolivia le denunce di
irregolarita elettorali da parte dell’opposizione nelle elezioni del 20
ottobre 2019, alle quali Evo Morales'® aveva partecipato, ignorando il
verdetto popolare contro la sua rielezione, scatenarono manifestazioni
di piazza culminate nell’annullamento delle elezioni e le dimissioni del
presidente. Dopo quattordici anni di governi successivi € un’egemonia
partitica che sembrava invincibile alla guida del suo movimento, Mora-
les ha rinunciato al comando dopo diverse settimane di mobilitazioni,
per una presunta frode che si sarebbe verificata alle elezioni del primo
turno. Tuttavia il processo di pacificazione continuo a caratterizzar-
si per la violenza e I'instabilita: furono numerosi gli episodi di cruda
repressione e le denunce di violazioni dei diritti umani, come quello
accaduto nelle citta di Senkata e Sacaba, dove le forze dell’ordine si
scontrarono con i militanti del movimento pro-Morales, in condizioni
estremamente diseguali e aggressive, scaturite, secondo la Commissio-
ne interamericana per i diritti umani, in massacri'.

Allo stesso modo, in Peru si sono verificate proteste politiche a cau-
sa delle accuse di frode elettorale nelle elezioni del 2021, in cui Pedro
Castillo ha trionfato, anche se alla fine ¢ stato confermato presidente,

transparency.org/es/press/cpi2023-corruption-perceptions-index-weakening-justi-
ce-systems-leave-corruption-unchecked (18 aprile 2024).

17 Comision Econémica para América Latina y el Caribe (Cepal), Dindmica, cit.

'8 Politico, sindacalista, attivista e leader boliviano di origine aymara, presidente
della Bolivia dal 22 gennaio 2006 al 10 novembre 2019, data in cui si ¢ dimesso, a causa
di una crisi politica. Gli studi su Morales e il suo Movimento verso il socialismo (Mas)
sono numerosissimi, come esempio segnalo il saggio di Rocio Estremadoiro Rioja,
Bolivia: apuntes para comprender la caida del gobierno del MAS mas alla de la polarizacion,
«Reflexion Politica», 22-45, 2020, 30-42.

9 Correo del Sur (2 aprile 2020). Incrementan los salarios de los policias y ahora reciben
entre 450 y 470 bolivianos mas, https:/ /correodelsur.com/seguridad/20200402_incre-
mentan-los-salarios-de-los-policias-y-ahora-recibenentre-450-y-470-bolivianos-mas.html
(21 maggio 2021).



3006 Fernando Ciaramitaro

per poi perdere il potere mesi dopo®: il 7 dicembre 2022, dopo aver
tentato un colpo di stato, Castillo € stato rimosso dall’incarico dal Con-
gresso della Repubblica, attraverso un processo di vacanza, approvato
con 101 voti a favore. Sembrerebbe cosi che attori distinti, parte del
blocco conservatore e di quello progressista, in Peru sempre divisi, si
siano uniti per una reazione comune al governo autoritario di Castillo.
Questa situazione in cui un’opposizione eterogenea € riuscita a omo-
geneizzare 1 propri interessi rispetto a un certo populismo di sinistra
¢ una evidente constante nella storia latinoamericana e ricorda, per
esempio, le opposizioni a Getulio Vargas, Juan Peron e Lula.

In Cile ed Ecuador le proteste sono scoppiate in risposta alle misure
di austerita attuate dai rispettivi governi, come I'aumento dei prezzi
dei biglietti nel trasporto pubblico, nel primo caso, e I’eliminazione
dei sussidi per il carburante nel secondo. In entrambi i paesi queste
misure sono state revocate, tuttavia sono servite da catalizzatore per
porre richieste di maggiore approfondimento al centro del dibattito.
Nel caso dell’Ecuador, in particolare, vi ¢ stata anche la preoccupa-
zione dei cittadini per 'aumento dell’insicurezza e della violenza in
tutto il paese, divenuta palese durante la campagna elettorale del 2023,
con I'assassinio del candidato alla presidenza Fernando Villavicencio
(1963-2023)*'. Questi fattori, alcuni dei quali risalgono a decenni fa,
hanno creato un ambiente complesso e hanno indebolito il rapporto
dei cittadini con lo Stato e con la democrazia. Partendo da questa pre-
messa, sorgono le seguenti domande: come si ¢ evoluta la democrazia
nei paesi dell’America Latina? Esistono diversi livelli di «stanchezza®
democratica»? Quali fattori lo determinano?

2 Ariel Goldstein, Las elites y las derechas en oposicion al gobierno de Pedro Castillo en
Peri, «Discursos del Sur», 9, 2022, 119-50.

21 Politico e giornalista ecuadoriano. Dopo aver iniziato la sua carriera nella com-
pagnia statale Petroecuador, come leader sindacale, ha lavorato come giornalista in
diversi media del paese, oltre a svolgere mansioni come consigliere politico. Nel 2021
¢ stato eletto deputato nazionale, tra le file della Alianza Honestidad, composta dal
Movimento Concertacion e dal Partito socialista ecuadoriano; carica che ha ricoperto
fino al 2023. E stato candidato alla presidenza per il Movimento Construye nelle elezioni
straordinarie del 2023, fino al suo assassinio durante la campagna elettorale, dopo
una manifestazione politica a Quito, il 9 agosto, cfr. Henry Veltmeyer, Latin American
Politics in the Neoliberal Era: The Changing Dynamics of Class Struggle, Emerald Publishing
Limited, Leeds 2025, 122.

2 Seguo i postulati teorici di Byung-Chul Han, La societa della stanchezza, Notte-
tempo, Roma 2012. Byung-Chul Han ¢ un filosofo e docente sudcoreano che vive in



La democrazia nell’ Iberoamerica 307

Per rispondere a queste domande, adesso si esaminano i livelli di
democrazia in alcuni paesi della regione e la sua evoluzione sulla base
dei dati forniti dai principali indicatori di democrazia nel periodo
2006-2022. A tal fine, si realizza una breve rassegna dei diversi cicli del-
la democrazia latinoamericana, con particolare riferimento al periodo
attuale; si affronta I’evoluzione della democrazia nei paesi iberoameri-
cani; dopo si analizzano i vari scenari regionali, individuando cinque
categorie di paesi in base al loro «affaticamento democratico»; infine,
vengono presentate le conclusioni.

3. La democrazia nell’America iberica: trasformazione e crisi

A partire dal 1978, in tutti i paesi della regione, ad eccezione di
Cuba, ¢ iniziato un processo di transizione verso la democrazia. Di con-
seguenza, dopo la meta degli anni 1990 la democrazia sembrava essere
diventata I’'unico sbocco possibile®. Questo ciclo di democratizzazione
ha coinciso con I'attuazione delle politiche neoliberiste, delle misure
di aggiustamento di bilancio, del controllo dell’inflazione e della ri-
duzione dell’intervento statale nell’economia in generale, noto come
«consenso di Washington»**.

Dopo vent’anni, le democrazie latinoamericane hanno lasciato il
posto a un periodo di consolidamento democratico, caratterizzato dal-
la regolarita dei processi elettorali, dall’elevata partecipazione elettora-
le dei cittadini, dal corretto funzionamento delle organizzazioni elet-
torali e dall’alternanza politica. Allo stesso modo, a partire dal 2000, i
paesi latinoamericani hanno registrato una notevole crescita economi-
ca, grazie all’laumento della produzione delle materie prime, guidato
dalla crescente domanda e dai prezzi elevati di prodotti come la soia, i
metalli e i combustibili fossili. Nel corso di questi anni, per I'aumento
del reddito legato alle esportazioni di risorse naturali, quasi tutti i paesi

Germania, specializzato in teoria della cultura, materia che insegna all’Universitit der
Kiinste di Berlino. In questo saggio utilizzo la formula «affaticamento» anche come
sinonimo di «stanchezza» e crisi.

# Juan J. Linz e Alfred Stepan, Problems of Democratic Transition and Consolidation.
Southern Europe, South America, and Post-Communist Europe, Johns Hopkins University
Press, Baltimore 1996.

# Per una interpretazione istituzionale, cfr. Pedro-Pablo Kuczynski e John Wil-
liamson (ed.), After the Washington Consensus. Restarting Growth and Reform in Latin
America, Institute for International Economics, Washington 2003.



308 Fernando Ciaramitaro

hanno attuato politiche sociali mirate per combattere la poverta®. Tut-
tavia, questo ciclo di boom economico si ¢ esaurito®.

Dal 2014 la maggioranza dei governi latinoamericani € entrata in
crisi, a causa dell’inefficienza del modello implementato e del calo dei
prezzi delle materie prime, dovuto in gran parte alla diminuzione della
domanda asiatica. Inoltre, la progressiva riduzione della domanda di
beni nei paesi industrializzati ha colpito anche le esportazioni manifat-
turiere e industriali, soprattutto quelle del Messico e dell’America cen-
trale. Allo stesso tempo, la diminuzione delle rimesse degli emigranti
negli Stati Uniti verso paesi come la Colombia, il Messico, El Salvador,
Honduras e Guatemala, a causa della recessione Nordamericana, ha
aumentato la disoccupazione e I'informalitd nel mondo del lavoro?.
Oltre alle sfide economiche, a causa dei cambiamenti politici e dei cicli
elettorali di ciascun paese, I'Ibero-America ha sofferto per le continue
crisi dei sistemi democratici. Questo scenario di regresso democratico
ha permesso definire la situazione come «democrazie in crisi» o, meglio
ancora, «democrazie stanche». Se ¢ vero che la maggior parte dei paesi
analizzati € rimasta democratica, con alcune eccezioni, come quelle gia
citate di Cuba e, gradualmente, del Nicaragua e del Venezuela, questa
democrazia risulta adesso in condizioni critiche perché, a partire dal
2017, si sono avvertiti chiaramente due fenomeni di peggioramento o
malessere generale della societa, dovuto al crollo delle aspettative, che
si € tradotto in movimenti di protesta e in un aumento del conflitto so-
ciale. Cio si € manifestato in una crescente sfiducia nei confronti delle
istituzioni e in un declino del valore della democrazia, che ha favorito il
sostegno a forme di governo illiberali. In secondo luogo, si ¢ verificata
una crisi delle istituzioni rappresentative, e i partiti politici tradizionali
sono stati particolarmente colpiti. E aumentata la frammentazione dei
sistemi partitici, cosi come € diminuita I'identificazione delle persone
con essi. Cio ha dato luogo all’emergere di alcune nuove figure di po-
litici, presentati alle masse come candidati indipendenti, o di candidati
che, pur appartenendo ai partiti tradizionali, hanno adottato approcci

% Salvador Marti i Puig e Gonzalo Delamaza, Conflicto socioambiental. Presentacion,
«Ameérica Latina Hoy. Revista de Ciencias Sociales», 79, 2018: 3-9.

% Francisco Sanchez e Mercedes Garcia Montero (ed.), Los ciclos politicos y econom-
icos de América Latina y el boom de las materias primas, Tecnos, Madrid 2019.

27 Salvador Marti i Puig e Manuel Alcantara, América Latina y Covid-19: democracias
fatigadas en tiempos de pandemia, «Revista Mexicana de Sociologia», 83, 2021: 11-37.



La democrazia nell’ Iberoamerica 309

personalistici € hanno preso le distanze dalla antica struttura del parti-
to, il che ha contribuito ad aumentarne I'incertezza sociopolitica delle
masse®.

Come risultato di questi cambiamenti, alcuni specialisti, soprattutto
storici delle istituzioni, politologi e sociologi, hanno smesso di concen-
trarsi principalmente sui processi di democratizzazione e consolida-
mento democratico, per indagare, al contrario, sia la qualita di queste
democrazie sia le preoccupanti tendenze di decomposizione, regres-
sione ed erosione dei sistemi democratici. Per esempio, alcuni studiosi
hanno affrontato la questione da diverse prospettive e, sebbene esista-
no opinioni divergenti sulle cause profonde di questa crisi e sull’entita
del suo impatto®, vi € un consenso generale che afferma che dopo la
cosiddetta tercera ola del processo di democratizzazione, ¢ chiaro che
attualmente si sta registrando un netto deterioramento degli standard
democratici. Per questo motivo, si sono compiuti notevoli sforzi per
sviluppare metodi efficaci di misurazione della democrazia, grazie ai
quali € adesso possibile verificare progressi o regressi di ciascun paese,
stabilendo al tempo stesso confronti tra gli stati.

A partire dagli anni 1960 e dalle ricerche pionieristiche di Robert
A. Dahl (1915-2014) sui requisiti della poliarchia®, ¢ stata prodotta
un’ampia varieta di studi con lo scopo di comprendere I’essenza della
democrazia in Iberoamerica, di analizzare le cause del suo successo o

2 Ibidem.

2 Cuatro décadas de la tercera ola. . ., cit.
% Robert A. Dahl ¢ stato un politologo statunitense di origine norvegese, pro-
fessore di scienza politica all’Universita di Yale e presidente della American Political
Science Association, ¢ descritto come il decano degli studiosi statunitensi della scienza
politica. Il tema centrale dei suoi studi ¢ la democrazia. La sua visione complessiva
sull’argomento ¢ esposta in Democracy and Its Critics, Yale University Press, New Haven
1989 (trad. italiana: La democrazia e i suoi critici, Editori Riuniti, Roma 1997), dove esa-
mina i presupposti piu basilari della teoria democratica e li mette alla prova rispetto
alle questioni sollevate dai suoi critici, riformulando la teoria della democrazia in un
insieme coerente e originale. Conclude discutendo le direzioni in cui la democrazia
deve muoversi, se si desidera un sistema avanzato di stati democratici. Fondamentale
¢ anche il suo saggio sulla poliarchia, nel quale disegna un modello di democrazia
pluralistica articolato sulla diffusione del potere politico e dei relativi «contropoteri»
all’interno della struttura sociale, proposta analitica che ha generato un diffuso con-
senso in America latina: Polyarchy: Participation and Opposition, Yale University Pres,
New Haven 1971 (trad. italiana Poliarchia. Partecipazione e opposizione nei sistemi politici,
Franco Angeli, Milano 1981).



310 Fernando Ciaramitaro

fallimento, di identificarne gli elementi sostanziali e, allo stesso tempo,
sviluppare metodi efficaci per misurarla. Tuttavia, la democrazia ¢ un
concetto difficile da definire e ancora pit complicato da valutare quali-
tativamente e quantitativamente. Dal primo contributo di Freedom Hou-
se (Fh), sono emerse varie iniziative che hanno cercato nuovi modi per
dar risposta a questo quesito, che spesso si presta — delle volte anche
pericolosamente, dando vita a letture demagogiche — alla soggettivita®.
Dal 1955, quando Fh comincio a studiare le liberta politiche e socio-
economiche nel mondo®, la produzione di indici ¢ proliferata e si ¢
osservata una valanga di metodologie che combinavano e combinano
sia prove concrete che studi di opinione. Oltre all’indice Freedom in the
World fornito da Fh, spicca il Democracy Index, elaborato dal prestigioso
settimanale londinese d’informazione politico-economica The Econo-
mist, che esamina lo stato della democrazia in 167 paesi e viene quanti-
ficato dall’ Economist Intelligence Unit Index of Democracy, che si concentra
su cinque categorie generali: processo elettorale e pluralismo, liberta
civili, funzione del governo, partecipazione politica e cultura politica.
Seguendo questo indice, le nazioni sono divise in quattro categorie:
democrazie complete, democrazie imperfette, regimi ibridi e regimi
autoritari®. Infine, si tiene conto anche del Democracy Index, predispo-
sto dal progetto Varieties of Democracy (V-Dem). Gli indici di democrazia
V-Dem sono pubblicati dal V-Dem Institute, fondato da Staffan I. Lind-
berg nel 2014 e studiano le qualita democratiche dei governi. La sede
centrale del progetto di ricerca ¢ il Dipartimento di Scienze politiche
dell’Universita di Goteborg, in Svezia. Questi indici descrivono le quali-
ta delle democrazie e vengono pubblicati annualmente. In particolare,
il Dataset V-Dem ¢ popolare tra i sociologi e i politologi perché include
informazioni preziosissime di centinaia di variabili che descrivono tutti
gli aspetti dei governi, in 202 paesi del mondo e dal 1789 ad oggi, in
particolare sulla qualita della democrazia, I'inclusivita e altri indicatori

’ Freedom House (Fh) € una organizzazione non governativa internazionale,
fondata nel 1941 e con sede a Washington. Essa svolge una frenetica attivita di ricer-
ca sulla democrazia e diritti umani. Inoltre, dal 1978 pubblica un rapporto annuale,
Freedom in the World, che misura il grado di liberta civili e i diritti politici garantiti in
ciascun paese, indicatore utilizzato per numerose ricerche e che ¢ di facile accesso:
https://freedomhouse.org/countries/freedomworld/scores (12 aprile 2024).

2 Adrian Karatnycky (ed.), Freedom in the World. The Annual Survey of Political Rights
and Civil Liberties, 1996-1997, Routledge, Nueva York 2017.

» Questo indice ¢ gia stato citato nella nota 10.



La democrazia nell’ Iberoamerica 311

economici. I dati sono predisposti da piu di 3.000 accademici, che va-
lutano circa 450 indicatori, con metodologie che cercano di gestire al
meglio la natura soggettiva delle valutazioni e la loro affidabilita®.

4. Trasformazione degli indicatori democratici in Iberoamerica

Come si ¢ sviluppata la democrazia nel continente iberoamericano?
Per cercare di dare risposta al quesito, si osserva la trasformazione dei
processi democratici in America latina in un intervallo di circa quindici
anni, a partire dal 2006, utilizzando i dati forniti dagli indicatori gia
menzionati. Dato che questi indici hanno gia un percorso consolidato
e autorevole, la sfida consiste nel misurare 1’evoluzione delle demo-
crazie nel tempo, sia dal punto di vista quantitativo come da quello
qualitativo.

A partire dal 2016, quindi, prima della crisi causata dalla pandemia
del Covid-19, si osserva un forte calo negli indici. Con poche eccezio-
ni, il Cile, I'Uruguay e la Costa Rica, i diversi indicatori mostrano un
panorama preoccupante per la maggior parte dei paesi del continente.
Sebbene continuino a svolgersi processi elettorali formali, gli alti livelli
di violenza, la corruzione strutturale e I’aumento delle disuguaglianze
economiche e sociali rappresentano sfide importanti per i sistemi de-
mocratici iberoamericani. L’insieme di queste minacce, causate soprat-
tutto da fattori endogeni, ha disegnato uno scenario di «democrazia
stanca»™. Senza dubbio gli indicatori lo dimostrano. Pertanto, gli indici
considerati in questo lavoro mostrano un netto calo negli ultimi cinque
anni, anche se solamente dal 2020 in poi questo fenomeno appare evi-
dente.

Il visibile peggioramento ha cominciato a manifestarsi con le nu-
merose proteste e gli scioperi che si sono organizzati in paesi come
I’Argentina, la Colombia, il Cile e I'Ecuador, dove le manifestazioni
emerse nel 2018 sono riapparse una volta mitigata la pandemia. Questi
movimenti di protesta, soprattutto urbani, non erano legati unicamen-

** Partendo dalla premessa della multidimensionalita della democrazia, gli indici
distinguono sette livelli di democrazia: elettorale, liberale, partecipativa, maggiorita-
ria, consensuale, deliberativa ed egualitaria. Per ciascuna concezione della democra-
zia e delle sue componenti si offrono indicatori disaggregati e raggruppati in indici.
Cfr. Indice di democrazia, V-Dem Institute, Universita di Goteborg (Svezia), 2014, ht-
tps://www.v-dem.net/ (7 febbraio 2024).

% Marti i Puig e Alcantara, América Latina y Covid-19, cit.



912 Fernando Ciaramitaro

te a problemi socioeconomici, ma in molti si associavano al carattere
autoritario del processo decisionale di alcuni dirigenti e governanti
che, sebbene lasciassero intravedere la loro presenza prima del 2019, si
sono accentuati con la pandemia.

Allo stesso modo, il deterioramento democratico che stanno attra-
versando paesi come Brasile, Peru e Bolivia si riflette negli indicatori.
Nel caso del Brasile, per esempio, dal 2014 si ¢ verificato un graduale e
costante declino di tutti gli indicatori democratici. Sebbene con ’allon-
tanamento del governo di Jair M. Bolsonaro® si siano registrati segni
di ripresa democratica, i livelli democratici presentati dal Brasile negli
ultimi anni sono molto inferiori a quelli della meta degli anni 2000.
Nel caso del Peru il peggioramento osservato ¢ piu brusco: la crisi po-
litica che il paese sta attraversando ha portato al succedersi di cinque
presidenti tra il mese di marzo del 2018 e dicembre del 2022, dopo la
denuncia di Pedro Pablo Kuczynski*’. D’altro canto, la crisi politica e
sociale subita dalla Bolivia nel 2019 si traduce nella diminuzione dei
suoi livelli democratici; tuttavia, la sua successiva ricomposizione lascia
intravedere segnali di ripresa.

Spiccano i casi del Venezuela e del Nicaragua, il cui costante de-
terioramento in termini di istituzioni democratiche si riflette in tutti
gli indicatori. Questo declino li ha portati a essere considerati sistemi
autocratici. A sua volta, nel caso dell’Honduras, il crollo democratico

% Bolsonaro (Glicério, 21 marzo 1955) € un politico ed ex militare brasiliano. E
stato il trentottesimo presidente del Brasile, dal 2019 al 2023. Seguendo il modello di
comunicazione politica implementato da D. Trump, ha provocatoriamente assunto
posizioni di netta matrice autoritaria, «difendendo la dittatura militare e legittimando
il ricorso alla tortura, ostentando pregiudizi omofobi, misogini e razzisti, ed elaboran-
do un programma politico contrario a ogni principio di difesa dei diritti umani e di
tutela dell’ambiente». In una repubblica dilaniata dalla miseria e con una popolazio-
ne demotivata alla partecipazione politica per i numerosi scandali succedutisi nella
sua storia recente, Bolsonaro € riuscito a indirizzare a suo favore la deriva reazionaria
del pensiero comune e vincere le elezioni presidenziali del 2018, cfr. «<Bolsonaro, Jair
Messias», Treccani, https://www.treccani.it/enciclopedia/jair-messias-bolsonaro/?se-
arch=Bolsonaro%2C%20Jair%20Messias %2F (2 gennaio 2025).

7 Economista, banchiere ed ex politico peruviano. E stato presidente della re-
pubblica dal 28 luglio 2016 fino alle sue dimissioni, avwvenute nel mese di marzo del
2018. Su corruzione, governo e instabilita democratica nel Pera contemporaneo, cfr.
Zoila Ponce de Leon e Luis Garcia Ayala, Peru 2018: la precariedad politica en tiempos de
Lava Jato, <Revista de Ciencia Politica», 39-2, 2019, 341-65, https://doi.org/10.4067/
S0718-090X2019000200341.



La democrazia nell’ Iberoamerica 319

del 2009 e il progressivo deterioramento delle istituzioni politiche du-
rante i governi nazionalisti, che hanno accentuato la natura autoritaria
dell’esecutivo, sono manifestamente osservabili in tutti gli indici. Tut-
tavia, il cambio di governo nel 2022, con la conformazione di un ese-
cutivo guidato da Xiomara Castro, a capo di una coalizione®, si riflette
negli indicatori, mostrando segnali di ripresa democratica e registran-
do la perdita di peso dei partiti tradizionali nel paese centroamericano.
Nel caso salvadoregno, il declino democratico si osserva esplicitamente
in tutti gli indicatori a partire dal 2019, con I'arrivo di Nayib Bukele al
governo™.

Tutti i dati analizzati mostrano il pressante deterioramento demo-
cratico della regione centroamericana. Cosl, fatta eccezione per il Co-
sta Rica, tutti i paesi centroamericani evidenziano preoccupanti segnali
di peggioramento democratico. Gli indicatori evidenziano il carattere
autoritario del Nicaragua, ma mostrano anche la stanchezza democra-
tica che stanno attraversando gli altri paesi centroamericani; allarman-
te ¢ il caso salvadoregno e il futuro della democrazia in Guatemala, che
negli ultimi anni ha registrato un notevole calo dei livelli. Nel contesto
di queste «democrazie stanche», caratterizzate dalla percezione che la
corruzione sia sempre piu radicata in tutte le istituzioni statali, dal no-
tevole aumento dell’insicurezza, nonché dalla scarsa o nulla applicabi-
lita della legge, si osserva anche un pericoloso aumento della aliena-
zione dei cittadini, fenomeno a cui ha riferimento anche Byung-Chul
Han*, associandolo alla diagnosi degli effetti della rivoluzione virtuale.
Pertanto, considerando che la «stanchezza» dei cittadini si manifesta
con la perdita di fiducia politica nelle istituzioni statali, che includono
ovviamente anche i partiti politici, cosi come con la diminuzione della
soddisfazione per il funzionamento della democrazia, si ¢ cercato di
analizzare la relazione tra queste variabili.

% Politica honduregna, presidente del paese dal 27 gennaio 2022. E la prima
presidente donna dell’Honduras, dopo essere stata in precedenza la First Lady, du-
rante la presidenza di suo marito, Manuel Zelaya. Cfr. Orlando J. Pérez e Christine J.
Wade, Militarism, Authoritarianism and Corruption: Post-Coup Honduras and the Decline of
Democracy, «Revista Latinoamericana de Opinién Publica», 12-2, 2023: 147-77, https://
doi.org/10.14201/rlop.31391; Javier Lozano Cobos, Los retos de Honduras en materia de
inseguridad. El dilema de Xiomara Castro ante el populismo punitivo y de la seguridad, «Revi-
sta Unisci», 63, 2023: 275-94.

% Su Bukele, cfr. la nota 12.

40

Byung-Chul Han, La societa... cit.



314 Fernando Ciaramitaro

Conclusioni

Senza volere essere esaustivo e attraverso un’osservazione centrata
sulla storia politica e istituzionale della democrazia, questo studio ha
esaminato i livelli di democrazia in America latina e le sue evoluzio-
ni sulla base dei dati forniti da alcuni indicatori di democrazia in un
periodo determinato di circa quindici anni. Quindi, si afferma che,
da piu di cinque anni, nella regione iberoamericana si assiste a uno
scenario di democrazia in crisi o, se si preferisce, di «democrazia stan-
ca». Inoltre, per determinare se esistono livelli diversi di fatica-crisi e i
fattori che la definiscono, sono state formulate alcune ipotesi, anche
legate alla dimensione economica, che sostiene che maggiore ¢ lo svi-
luppo umano del paese, maggiore ¢ I’'uguaglianza nella distribuzione
del reddito e, quindi, meno fatica-crisi si manifesterebbe*'. Le altre ipo-
tesi sono legate ai problemi di governance che affliggono il continente
e stabiliscono che quanto piu si incrementano le pratiche clientelari e
corruttive, maggiore ¢ la fatica-crisi; piu alto ¢ il tasso di insicurezza, piu
intensa ¢ la fatica e, infine, a un piu alto indice di applicazione della
giustizia corrisponde — nettamente — una minore crisi-fatica. Per verifi-
care le ipotesi, per esempio, Fh ha effettuato un’analisi di correlazione.
I dati hanno mostrato una stretta connessione tra i diversi indicatori di
democrazia utilizzati e 'indice di governabilita, con fattori esplicativi
nella stessa direzione stabilita dalla teoria, confermando cosi le ipotesi
sollevate nella ricerca.

Seguendo gli indici citati, i paesi possono essere classificati in cin-
que gruppi, in base al loro grado di democrazia. Uruguay, Costa Rica
e Cile sono ai primi posti; nella fascia medio-alta si collocano Panama,
Argentina, Brasile, Colombia e Repubblica Dominicana; Ecuador, Mes-
sico, Paraguay e Peru si collocano in una posizione intermedia, mentre
nella fascia medio-bassa compaiono Bolivia, El Salvador, Guatemala e
Honduras. Al livello piu basso ci sono Cuba, Nicaragua e Venezuela.

Infine, i risultati di questa ricerca mi permettono affermare che esi-
stono differenze importanti riguardo ai livelli di stanchezza-crisi della
democrazia in America latina. La classificazione dei paesi in cinque
diversi livelli riflette cio che si sta argomentando. Tuttavia, anche se la
situazione delle repubbliche iberoamericane sia leggermente peggio-

' Fh, https://freedomhouse.org/countries/freedomworld/scores (12 aprile

92024).



rata, € rimasta relativameddeRTAHIOEhNOMEbNno verificati cambiamen-
ti significativi. Cio indica che la maggior parte dei paesi rimane nello
stesso livello. Pertanto, tutte le nazioni citate registrano livelli pit bassi

nei loro indicatori democratici, ma rimangono stabili nel loro piano di

democrazia.

Achilli Giacinto, 18-19

Acton Edward, 278

Acton Lord (Sir John Emerich Edward Dal-
berg-Acton), 10, 204, 206, 208, 218-221

Adams James Eli, 33

Adorno Théodore, 240

Agulhon Maurice, 76, 85, 92, 124, 227

Alain (pseudonimo di Chartier Emile-Au-
guste), 85

Alatri Paolo, 129

Albarosa Nino, 233

Albertini Pierre, 86

Albertone Manuela, 15

Alessandro II (imperatore di Russia), 294

Alexandre Dumas padre, 194

Alighieri Dante, 93

Altholz Josef L., 207, 218

Anceau Eric, 77, 89

Anchustegui-Igartua Esteban, 13, 93

Anderson Margaret Lavinia, 60, 62, 65-68,
70

Anderson Perry, 160-161

Anderson Robert D., 33

Andries Lise, 195

Angeletti Leonardo, 14, 259

Anteghini Alessandra, 152

Antinucci Raffaella, 40, 45

Aristotele, 94, 258

Arnold John, 27

Arnold Matthew, 31

Arnold Thomas, 31, 34, 45

Aron Raymond, 243

Ashley-Cooper Anthony (III conte di Shaft-
esbury), 25

Astuto Giuseppe, 14, 125, 132, 134, 136-
139, 277, 287

Attuel-Hallade Aude, 222

Auber Daniel, 12, 225-226, 228, 231, 237-
238

Audier Serge, 79

Austen Jane, 25
Aymard Maurice, 138

Babeuf Francois-Noél, 186

Bachtin Michail Michajlovi¢, 245, 248

Baggio Alberto, 57, 175

Baglio Antonio, 125, 127-129, 135

Baioni Massimo, 230

Bakunin Michail Aleksandrovic, 284

Baldi Ferrero Luigia, 150

Balestreri Leonida, 149

Banti Albero Mario, 8, 124, 141, 157, 191,
229

Bantigny Ludivine, 231

Bara Olivier, 226

Barni Jules, 82

Barone Giuseppe, 138-139

Barthes Roland, 243

Baudot Georges, 249

Bazard Claire, 196

Bazard Saint-Amand, 183, 185

Beccari Gualberta Alaide, 158

Beckett Samuel Barclay, 243

Bedeschi Lorenzo, 137

Begiato Joanne, 30, 32

Bel’tov Vladimir, 282

Belchem John, 26

Belgiojoso Cristina, 145, 147-148

Belinskij Vissarion, 277, 284

Bellaigue Camille, 224, 237

Bellini Vincenzo, 233, 236

Bentham Jeremy, 113

Benussi Silvia, 114

Berberich Christine, 31

Berdjaev Nikolaj, 285

Berlin Isaiah, 277, 279, 286, 290

Berthon Edouard, 198

Bertini Fabio, 142

Bertoglio Chiara, 223

Bertrand Gilles, 90



316

Biagini Eugenio F., 28

Biagiotti Anna, 117

Biagiotti Tullio, 117

Bianconi Lorenzo, 233

Bizet Georges, 237

Bizzocchi Roberto, 264-265

Blais Marie-Claude, 86

Blanc Louis, 82, 185

Blanchot Maurice, 243

Blanqui Auguste, 186

Blay Philippe, 239

Blehl Vincent, 18

Boarelli Mauro, 200

Bobbio Norberto, 88, 108, 124

Bodin Jean, 79

Bonaparte Luigi Napoleone (Napoleone
I1I), 185, 200

Bonavino Cristoforo (alias Ausonio Fran-
chi), 152

Bonner Arnold, 121

Bono-Cairoli Adelaide, 157

Bonvegna Giuseppe, 50

Bosco Rosario Garibaldi, 134

Boswell Roger, 25

Bourne Kenneth, 29

Bouyer Louis, 51

Bovio Giovanni, 132

Boyce Philip, 48

Bracco Fabrizio, 124

Brady Sean, 27

Brancato Salvatore Francesco, 132

Breines Winifred, 275

Broadie Alexander, 112, 117

Brown David, 29

Brown Hugh Stowell, 32

Brown Stewart J., 34

Bruneau Alfred, 239

Bruno Roberto, 134

Buber-Neumann Margareth, 243

Buchan James, 117

Bucher Lothar, 282

Buckle Thomas, 194

Buonarroti Filippo, 186

Burke Edmund, 99

Burney Frances Fanny, 25

Buscemi Mauro, 10, 203

Bush George W., 252

Butler Judith, 162, 170

INDICE DEI NOMI

Buttafuoco Annarita, 150, 158

Calebich Creazza Giovanna, 288

Cammareri Scurti Sebastiano, 140

Campbell Roy H., 112

Cancila Orazio, 130, 139-140

Capograssi Giuseppe, 174, 176-178, 180

Capuzzo Ester, 77

Carlyle Thomas, 31, 34

Caronna Mario, 163

Carpi Guido, 281

Casalini Brunella, 263, 265-269, 272

Cassina Cristina, 243

Castronovo David, 26, 32

Castronovo Valerio, 128

Causarano Pietro, 124

Cavallotti Felice, 132

Cazzato Luigi, 247

Cercos I Raichs Raquel, 27

Cerruti Marco, 150, 153

Chabod Federico, 194

Chamberlain Muriel E., 29

Charles X (Carlo X di Borbone, re di Fran-
cia), 226

Charléty Sébastien, 184

Ciaramitaro Fernando, 14, 297

Cicerone, 79

Cieszkowski August, 284

Cimabue, 214

Cimino Marcello, 134

Claeys Gregory, 112

Clais-Girard Jacqueline, 203

Clark Anna, 26

Clemenceau Georges, 80

Cohen Michéle, 33

Colajanni Napoleone, 136

Cole George D.H., 111, 121

Coleridge Samuel T, 34

Coletti Virgilio, 236

Colombo Ciristoforo, 243, 249

Comte Auguste, 81, 91

Condette Jean-Francois, 86

Condorcet Marie-Jean-Antoine-Nicolas
Caritat (marchese di), 8, 91, 142, 193,
250, 254-255

Connell Raewyn W., 27

Considérant Victor, 82

Constant Alphonse Louis, 143



INDICE DEI NOMI

Constant de Rebecque Benjamin-Henri,
104, 181, 246

Conti Fulvio, 124

Cordell Michael, 33

Corradi Morena, 156

Corteggiani Domenico, 131

Cortés Hernan, 243, 249

Cosio Giulia, 241, 245-246, 252-253

Cossutta Carlotta, 263-265, 267-269, 272

Costa Andrea, 132, 137

Cotta Maurizio, 101-102

Cowley Stephen G., 113

Crispi Francesco, 136

Criveller Claudia, 278

Croce Benedetto, 160, 163-165, 167, 172

Crovetto Pier Luigi, 248

Cullen Paul, 18

Culler Arthur Dwight, 40

Curci Carlo Maria, 209

Curtin Michael, 33

Curtis Benjamin, 223

Curzio Adelaide, 146

D’Addio Mario, 56, 215

D’Alembert Jean-Baptiste Le Rond, 192-193
D’Allemagne Henri-René, 184-185, 200
D’Amelia Marina, 157

D’Amore Manuela, 135

D’Eichthal Gustave, 185

Dahm Helmut, 282

Dal Sasso Rino, 160

Darwin Charles, 31

Daunton Martin J., 34

Dautzenberg Gerhard, 47

Davis Francis H., 51

Day Gary, 31

De Barante Prosper, 187, 190

De Donato Gigliola, 149

De Felice Giuffrida Giuseppe, 132, 134-135
De Gaulle Charles, 98

De Giorgio Michela, 149

De Liguoro Giuseppe, 230

De Longis Rosanna, 147

De Martino Ernesto, 170-171

De Rosa Gabriele, 137

De Sanctis Francesco Maria, 194, 278
De Sanctis Francesco, 166

Decio (imperatore), 217

317

DeLaura David J., 40

Delavigne Germain, 225, 227

Della Peruta Franco, 123

Della Volpe Galvano, 161, 165

Deluermoz Quentin, 231

Démar Claire, 143

Démeunier Jean-Nicolas, 252

Deroin Jeanne, 144

Deslandes Paul R., 33

Dessain Charles Stephen, 18

Dewey John, 184, 189, 201

Di Bartolo Francesco, 128, 130

Di Donato Francesco, 15

Dickens Charles, 26, 31-33

Diderot Denis, 91, 192-193

Diocleziano (imperatore), 217

Dollinger (von) Ignaz, 220

Donizetti Gaetano, 233, 236

Donnachie Ian, 111, 114

Donzelot Jacques, 262-263, 265-266, 268,
270-271, 274

Dorman Susan, 35

Dorrill James F., 38-39

Dostoevskij Fédor, 181

Downs Anthony, 104

Drumont Edouard, 239

Duffy Eamon, 21, 40, 220

Duncan Charles, 25

Dunne Joseph, 48

Dupanloup Félix, 206, 221

Durand Antonin, 228

Duveyrier Charles-Honoré-Constant, 5,
183-201

Duveyrier Honoré-Joseph, 183

Duveyrier Honoré-Nicolas-Marie, 183

Eichborn Johann Gottfried, 212

El'sberg Jakov E., 278

Elisabetta I (regina d’Inghilterra), 206

Ellis Heather, 34

Emerson Ralph Waldo, 32

Enfantin Barthélemy-Prosper, 10, 183-185,
201

Engels Friedrich, 112-113

Enrico VIII (re d’Inghilterra), 206

Epstein James, 26

Eyre Edward, 30



318

Fabris Elena, 242

Falchi Federica, 13, 111, 113, 119

Faraci Elena Gaetana, 10, 123, 129, 136,
287, 291

Fargette Guy, 198

Fedele Santi, 126, 135

Fermon Nicole, 268

Fernandez-Carvajal Rodrigo, 99-100

Feuerbach Ludwig, 284-285

Figgis John Benjamin, 32

Filippini Nadia Maria, 147

Finet Martin, 12, 230

Fiorino Vinzia, 142

Fiorucci Massimiliano, 184

Fischer George, 285

Fiume Giovanna, 146

Fletcher Stella, 207

Florovskij Georgij V., 282

Fonseca Pimentel Eleonora, 145

Fontana Elisa, 146

Fontana Biancamaria, 104

Fonvisin Denis Ivanovi¢, 288

Fonzi Fausto, 133

Forbes Duncan, 112

Forrester James, 25

Forti Gilberto, 278

Fothergill Brian, 203

Foucault Michel, 262, 271-272

Fournier-Finocchiaro Laura, 12, 141-143,
149, 158

Fraisse Geneviéeve, 143

Franceschi Ferrucci Caterina, 141, 148-149

Francfort Didier, 234, 236

French Henry, 27

Frétigné Jean-Yves, 12-13, 75, 77, 86, 90,
198, 230

Friedan Betty, 269

Friend Stephen, 32

Froude James Anthony, 35

Froude Richard Hurrell, 205

Fukuyama Francis, 251

Fulcher Jane, 226-227

Fulci Ludovico, 138

Furet Francois, 76, 81

Gairy Roman, 243
Galasso Giuseppe, 128
Gallenzi Mirco, 281

INDICE DEI NOMI

Ganci Salvatore Massimo, 133

Garcia Montero Mercedes, 307

Garcia-Ayala Luis, 312

Garcia-Pelayo Manuel, 101, 109-110

Garin Eugenio, 249

Garnett Ronald G., 121

Garrigou Alain, 91

Gaskell Elizabeth Cleghorn, 31

Gassert Robert G., 40

Gatti de Gamond Zoé, 143

Gauthier Théophile, 227

Gazzetta Liviana, 158

Gemelli Giuliana, 124

Generani Gustavo, 40

Genette Gérard, 243

Gentile Emilio, 230

Gercen Aleksandr Ivanovi¢ (vedi Herzen
Aleksandr Ivanovic)

Giacone Alessandro, 90

Giarrizzo Giuseppe, 126, 135, 137-138

Giberne Maria, 19

Gidney Robert D., 111

Gignante Francesca, 146

Gilles Deleuze, 90

Gilman Charlotte Perkins, 272

Gilmour Robert, 26

Ginsborg Paul, 141

Ginzburg Lidija Ja., 278

Gioberti Vincenzo, 141

Giolitti Giovanni, 136

Giorgini Giovanni, 15

Giotto, 214

Giovanna d’Arco, 215

Giovanni Senzaterra, 212

Giurintano Claudia, 10, 183, 198

Giusti Wolfango, 283

Gladstone William Ewart, 28, 218

Glumpowicz Philippe, 237

Godineau Dominique, 142

Godwin William, 113-114

Goldman Lawrence, 27

Gomez Gutiérrez Juan-José, 13, 159

Goodland Lauren M. E., 27-28

Gordon George, 30

Gouges Olympe (de), 142

Gounod Charles, 237-238

Gracq Julien, 226

Gramsci Antonio, 13, 159-161, 163-169,



INDICE DEI NOMI

171-172

Granese Alberto, 189

Grange Juliette, 79-81, 84-85, 87, 90

Greenblatt Stephen, 31

Gregorio VII (Ildebrando di Soana), 212

Gregorio XVI (Bartolomeo Alberto Cap-
pellari), 204

Greppi Antonio, 147

Grévy Jules, 75

Grieg Edvard, 223

Griffin Ben, 26

Griggs Clive, 34

Grimaldi Giorgio, 245

Groh Dieter, 286

Grossman Vasilij Seménovic, 243

Grosso Elda Rosellina, 153

Groult Benoite, 143

Gruppi Luciano, 165

Guinot Jacqueline, 144

Guizot Francois, 7-9, 15, 80, 87, 193-194,
250

Haag Amalia, 280

Haakonssen Knud, 113

Halévy Fromental, 232

Hall Donald E., 32

Hallman Diana R., 225

Hamilton Alexander, 97

Hardy Henry, 277

Hawkins Edward, 20

Haxthausen August Franz von, 286

Hegel Georg Wilhelm Friedrich, 167-168,
170, 176, 282-284

Helvétius Claude-Adrien, 113-115

Henri d’Artois, 185

Hensley Nathan K., 29-30

Héricourt Jenny (d’), 12, 142, 152-155, 157-
158

Herwegh George, 292

Herzen Aleksandr Ivanovi¢, 14, 277-295

Hill Alan G., 17

Hillesum Esther (Etty), 243

Hilliard David, 38

Hilton Boyd, 27

Hobbes Thomas, 103, 177

Hoeffken Theodore, 43

Hofstadter Richard, 259

Hook Andrew, 112

319

Hoppen K. Theodore, 218-219
Houghton Walter E., 35

Huard Raymond, 77

Hughes Thomas, 31-32, 34, 45

Hugo Victor, 231-232

Hume David, 112, 250

Huntington Samuel Phillips, 251-253
Hutcheson Francis, 112

Ignatov Asen, 282

Indy Vincent (d’), 238-239

Ingrassia Michelangelo, 129

Innocenzo III (Lotario dei conti di Segni),
212

Irti Natalino, 178

Iskander (pseudonimo di Aleksandr Iva-
novi¢ Herzen)

Isnenghi Mario, 233, 236

Jakovlev Ivan, 279
Jay John, 97

Jowett Benjamin, 28
Joyce Patrick, 27
Julliard Jacques, 81

Kant Immanuel, 79

Karamzin Nikolaj Michajlovi¢, 288

Kaswan Mark, 121

Keble John, 204

Kelli Aileen M., 277-278

Kelsen Hans, 180

Ker Ian, 17

Killham John, 33

Kingsley Charles, 31-32, 34-36, 38-39, 45,
49-50

Kingsley Frances Eliza F., 36, 38

Kipling Rudyard, 31

Kojéve Alexandre, 167

Koselleck Reinhart, 175, 251

Kostal Rande W., 30

Koval’skaja Marianna I., 288

Kriegel Abraham, 26

Krienke Markus, 11, 55

Kiing Hans, 94

La Delfa Rino (Rosario), 11, 25
La Loggia Enrico, 127, 132, 140
Labry Raoul, 278



320

Laclau Ernesto, 162, 170

Lacombe Claire, 142

Lacombe Hervé, 224-225, 227, 237

Lacordaire Jean-Baptiste-Henri, 204

Lamennais Félicité-Robert (de), 204

Landes Joan B., 267

Langford Paul, 25, 28

Lasch Christopher, 14, 259-263, 265-267,
269-275

Lasch-Quinn Elisabeth, 260-261, 275

Lattanzi Carolina, 144

Laudani Cettina, 128

Launay Robert, 127

Lavisse Ernest, 87

Lawrence David H., 26-27

Lazzarin Francesca, 278

Lazzarin Stefano, 244

Le Forestier Marie-Eve, 144

Ledru-Rollin Alexandre, 78, 82

Legault Mathilde, 236

Legouvé Ernest, 153

Lemonnier Charles, 152

Leo Henri, 212

Léon Pauline, 142

Leonardo da Vinci, 214

Leroux Pierre, 282

Levi Primo, 243

Lévi-Strauss Claude, 245

Levra Umberto, 230

Leydi Roberto, 233

Liberatore Matteo, 209

Licameli Chiara, 147

Licurgo, 216

Liebich André, 284

Linton William, 293

Livingstone James C., 50

Locke John, 25, 96-97

Lombino Vincenzo, 40

Lonzi Carla, 169-170

Lopez Gennaro, 184

Lorito Annalisa, 15

Lorizio Giuseppe, 206

Loubet Emile, 89

Louis-Philippe I, 227

Love Damian, 33

Lucania Francesco, 127

Lucchetta Giulio A., 245

Luden Heinrich, 212

Lupo Salvatore, 138
Luporini Cesare, 171

INDICE DEI NOMI

Lyndhurst (John Singleton Copley), 208

Mac Mahon Patrice (de), 75
Macarel Louis-Antoine, 189

MacDonald George, 32
Machiavelli Niccolo, 79
Madison James, 97-98
Maggi Stefano, 124
Magill Gerard, 43, 50

Mahaffy John Pentland, 25

Mairet Gérard, 83
Malatesta Maria, 124
Malchow Howard L., 34
Malgeri Francesco, 137

Malia Martin, 277, 280, 282, 283, 288, 291

Manacorda Gastone, 123
Manali Pietro, 126

Mandela Nelson Rolihlahla, 243

Mangan James A., 31, 34
Manin Bernard, 103

Manning Henry Edward, 204-205, 214, 218
Manzoni Alessandro, 231-232, 235,

Marcocchi Massimo, 40
Marconi Gianfreda, 211
Marconi Valerio, 245, 248

Maria I Tudor (regina d’Inghilterra), 206

Marsilio da Padova, 94-98
Martin Brian, 48

Martin George W., 223, 229

Martin Robert Bernard, 38

Marucco Dora, 123, 125, 126, 130
Marx Karl, 167, 171, 176, 289, 291

Mason Philip, 30
Mastellone Salvo, 123
Matlock Daniel, 25
Matteucci Nicola, 88, 262
Maupassant Guy de, 264
Maurice Frederick D., 34

Mazzini Giuseppe, 87, 212, 279, 283, 287,

293
McCartney Dan, 41
McClelland Keith, 32
McGrath Fergal P., 47
McLeod Hugh, 31, 34
Meattini Serena, 245
Meazzi Barbara, 158



INDICE DEI NOMI

Medici Giacomo, 129

Mee Jon, 25

Mengaldo Angelo, 146

Menozzi Daniele, 219

Méricourt Théroigne (de), 142

Meriggi Marco, 124

Mesure Sylvie, 83, 86, 87

Meyerbeer Giacomo, 232, 237

Michelangelo Buonarroti, 214, 216

Michelet Jules, 293

Michels Robert, 108

Mill James, 113

Mill John Stuart, 31, 185

Millar John, 112, 113

Miller Eric, 260, 275

Milli Marco, 282

Milza Pierre, 185, 229

Minesso Michela, 124

Minto (Gilbert Elliot-Murray-Kynynmound,
II conte di Minto), 208

Mirabeau Gabriel-Honoré Riqueti (conte
di), 183, 193, 252

Mirskij Dmitrij P., 288

Mitarotondo Laura, 13, 241

Moisand Jeanne, 231

Molina-Portero José Antonio, 99-101

Molino-Colombini Giulia 149, 153-158

Monsarrat Ann, 33

Montaigne Michel Eyquem de, 246

Montalbatti Carlo, 152

Montalembert Charles Forbes (conte di),
10, 204, 219

Montesquieu Charles-Louis de Secondat,
96, 97, 193, 246, 248, 250, 252, 254,
257, 258

Monteverdi Claudio, 233

Moranti Valentina, 146

More Hannah, 266

More Thomas, 207, 208, 211

Morelli Giovanni, 232, 233, 234

Morelli Salvatore, 158

Moreu Calvo Angel C., 27

Moro Giuseppe, 247

Mosca Gaetano, 108

Moutffe Chantal, 160-162

Mozart Wolfgang Amadeus, 214

Mozley Tom, 20

Mozzoni Anna Maria, 158

321

Mule Giuseppe, 236

Muller Jean, 212

Murray Placid, 40
Muscolino Salvatore, 9, 173
Muti Riccardo, 223

Mylne James, 113, 114

Napoleone I Bonaparte, 189, 253, 255

Neri Laura, 244

Newman Elizabeth, 20

Newman Harriett, 19, 20

Newman John Henry, 10, 11, 17-23, 25-53,
204-206, 217

Newsome David, 25

Newton Isaac, 42

Niboyet Eugénie, 144

Nicola I Romanov (zar di Russia), 281, 282,
285, 294

Nicolet Claude, 78, 79, 81, 91, 92

Nietzsche Friedrich, 181

Nora Pierre, 83, 236

Norman Edward Robert, 38

Noto Andrea Giovanni, 125, 127, 128, 129,
135

Novi¢ Ioann S., 280

Numa Pompilio, 216

O’Connell Daniel, 10, 185, 204, 205, 208
O’Connell Marvin R., 219
O’Connor Thomas P., 26
O’Donnell Charles L., 40
O’Donnell Katherine, 41
O’Regan Cyril, 48

O’Siochru Colm, 222

Oddo Giuseppe, 128, 130

Offen Karen M., 152

Offenbach Jacques, 237, 239, 240
Ogarév Nikolaj, 281, 283

Omero, 214

Orazi Stefano, 146, 147

Owen Robert, 13, 111-122, 185
Ozanam Antoine-Frédéric, 206

Palmer Daniel J., 33

Palmerston Henry John Temple (terzo vis-
conte di), 218

Palmigiano Francesco, 129

Pancera Carlo, 111, 120, 121



322

Panepinto Lorenzo, 140

Pannain Guido, 235

Papa Emilio Raffaele, 124

Parker Roger, 229

Pasquino Gianfranco, 88, 101, 301

Pasture Patrick, 31

Pateman Carole, 263

Pater Walter Horatio, 32

Pauls Birgit, 224

Paz Denis G., 207

Pécout Gilles,124

Peel Robert, 28, 205, 208

Pena-Ruiz Henri, 89

Perdonnet Auguste, 191

Pereire Emile, 198

Pereire Isaac, 198

Perkin Harold, 27

Pestel’ Pavel Ivanovic, 280

Pestelli Giorgio, 233

Peters Catherine, 33

Petino Gianni, 138

Petrosino Daniele, 247

Pettit Philip, 78

Picenardi Gianni, 206

Pietro il Grande (imperatore di Russia),
281

Pio IX (Giovanni Maria Mastai Ferretti), 36,
60, 206, 209, 218, 219, 221

Pio X (Giuseppe Melchiorre Sarto), 70

Pisano Laura, 145, 151, 152

Pitkin Hanna Fenichel, 101-107

Piva Francesco, 138

Planty-Bojour Guy, 282

Podemore Frank, 111

Poidomani Giancarlo, 128

Pollard Sidney, 121

Pope Alexander, 25

Porter Bernard, 29

Poutret de Mauchamps Madeleine, 144

Prodi Paolo, 248

Prost Antoine, 86

Prud’homme Gabrielle, 235, 236

Publius (pseudonimo di Hamilton, Madi-
son e Jay), 97

Puccini Giacomo, 233, 236

Pusey Edward Bouverie, 37, 204

Quijano Anibal, 14

INDICE DEI NOMI

Quin Michael Joseph, 208

Raffaello Sanzio, 214, 216

Ragusa Andrea, 125

Rao Salvatore, 132

Rawls John, 181

Régnier Philippe, 183, 184, 185, 195

Reibel Emmanuel, 238

Reid Alastair J., 28

Reinhardt Wolfgang, 248

Renan Ernest, 100

Renaut Alain, 83, 86, 87

Renda Francesco, 126, 136

Rendall Jane, 112

Renouvier Charles, 82

Rich Paul John, 34

Ridolfi Maurizio, 124

Riot-Sarcey Michele, 152

Roberts John, 17

Robertson John, 118

Robertson Thomas L. Jr., 35

Robespierre Maximilien, 80, 81, 85

Robson Catherine, 26

Rodrigues Olinde, 183

Roland Pauline, 143

Romano Aldo, 123

Romano Onofrio, 247

Romano Salvatore Francesco, 127, 131,
133, 136

Romanov (dinastia), 280

Roper Michael, 32

Rosanvallon Pierre, 77, 79, 81, 86, 88, 90,
92, 184, 194, 201, 300

Rose Sonya, 26

Rosmini Antonio, 9, 10, 56, 57, 173-182,
204, 206, 211, 215, 216, 219, 220

Rossi Adolfo, 134

Rossini Gioacchino, 232, 233, 236, 237

Rota Ghibaudi Silvia, 184, 186

Rothery Mark, 27

Rothschild James, 290

Rotondo Arianna, 40

Rousseau Jean-Jacques, 79, 83, 91, 103, 193,
246, 248, 250, 257, 265, 267, 268

Rudini Antonio Starabba (marchese di),
136

Ruggieri Franca, 267

Ruocco Giovanni, 242, 248



INDICE DEI NOMI

Ruskin John, 31
Russell John, 208, 218

Said Edward, 243, 248, 251
Saint-Simon Claude-Henri de
(conte di), 181, 184, 194
Saitta Armando, 194
Salvadori Luca Jacopo, 126
Sandel Michael, 201
Sandoni Luca, 219
Sangiorni Alfredo, 236
Sawall Michael, 224
Scacozza Carmen, 288
Scattigno Anna, 158
Schelling Friedrich, 282
Schiefen Richard J., 203
Schiller Friedrich, 281, 282
Schinina Giovanni, 128
Schneider Herbert, 225
Schwer Mary Angela, 31
Scott Walter, 25, 31, 231
Scott William R., 112
Scribe Eugéne, 225, 227, 238
Sebastiani N., 151
Sebastiani Silvia, 112
Seccombe Wally, 34
Sennett Richard, 263
Sereni Emilio, 161

Rouvroy

Serra Lucrezia, 146

Sestan Ernesto, 194

Seton-Watson Hugh, 294

Shakespeare William, 42, 214, 215, 216
Shelley Mary, 156

Shelley Percy, 156

Sher Richard B., 112

Shrimpton Paul, 21

Sieyes Emmanuel Joseph, 99, 100, 101
Signorelli Alfio, 124

Silver Harold, 111, 115

Siméon Ophélie, 114

Simon Jules, 87

Sindoni Angelo, 139

Skinner Andrew S., 112

Skinner Quentin, 177

Smetana Bedrich, 223

Smiles Samuel, 25, 31

Smith Adam, 13, 112, 113, 116-121, 250
Smith Orianne, 25

323

Sofia Francesca, 8, 9, 191, 195

Soldani Simonetta, 124, 141, 145, 148, 150
Solinger Jason D., 25, 26

Solone, 216

Soloway Richard Allen, 204
Solzenicyn Aleksandr Isaevi¢, 173, 174
Staffa Dario, 285

Stedman Jones Gareth, 27

Stender Clausen Jgrgen, 165

Stephen James Fitzjames, 25

Strada Vittorio, 284

Strange Roderick, 11, 17, 205

Stuart Mill John, 31, 185

Sturzo Luigi, 137-139

Swinburne Algernon Charles, 29, 30

Tafuro Azzurra, 157

Tagliaferri Teodoro, 29

Taine Hippolyte, 194

Taparelli D’Azeglio Luigi, 209

Taricone Fiorenza, 143

Tarle Evgeniy V., 278

Tasca Alessandro, 138

Tatarinova Ljudmila E., 280

Taylor Miles, 29

Taylor William Robert, 260-261

Tedesco Anna, 229

Tennyson Alfred, 32-33

Terci Mahmut, 33

Thackeray William M., 26, 31-33

Thermes Diana, 194

Thiesse Anne-Marie, 231-232

Thomas Edith, 143

Thompson Edward Palmer, 27

Thompson Francis M. L., 27

Thompson Noel, 113

Thompson William, 214

Thuillier Guy, 186

Tighe Tardy Laura (alias Sara), 156

Tillion Germaine, 243, 251

Tintori Giampiero, 229

Tito Livio, 216

Tobia Bruno, 230

Tocqueville Alexis (de), 176, 196, 197, 221,
262, 269, 291

Todorov Tzvetan, 13, 15, 241-258

Tomasi di Lampedusa Giuseppe, 233

Tommaso d’Aquino, 50



324

Toscanini Arturo, 230

Tosh John, 27, 32

Travagliante Pina, 135
Trevelyan George Macaulay, 28
Trevor-Roper Hugh, 112
Trilling Lionel, 259

Tristan Flora, 143

Tristram Henry, 20

Turgot Robert-Jacques, 76, 193

Ugolini Romano, 77

Ulam Adam B., 294

Ullathorne William, 207
Umberto I (re d’Italia), 136, 230

Valle Alfeo, 216

Van Gilles (de), 225, 233

Van der Hoeven Roland, 228

Vance Norman, 33-34

Veauvy Christiane, 145, 152

Ventura Gioacchino, 220

Venturi Franco, 112, 278, 283, 294-295

Verdi Giuseppe, 12, 223, 228-236

Véret Jeanne-Désirée, 144

Verneuil Yves, 86

Vernon James, 26, 27

Vernon John R., 25

Véron Louis Désiré, 239

Verri Lisa, 146

Verri Pietro, 8, 191

Verro Bernardino, 140

Viellard Narcisse, 185

Villiers Marc (de), 143

Vincent John, 25

Virgilio, 216

Visconti Costantino, 15

Vitali Andrea, 206

Vitberg Aleksandr, 284

Vittorio Emanuele di Savoia (conte di To-
rino), 235

Vittorio Emanuele III (re d’Italia), 235

Voigt Johannes, 212

Volney Constantin-Francois de
boeuf (conte di), 193

Voltaire (pseudonimo di Arouet Fran-
cois-Marie), 79, 91, 193, 250,

Vovelle Michel, 81

Vuilleumier Marc, 287

Chasse-

INDICE DEI NOMI

Wagner Richard, 223, 228, 239
Waldeck-Rousseau Pierre, 80
Walgrave Jan Hendrik, 51
Walicki Andrzej, 284, 292-293
Wallon Henri, 75

Walvin James, 31

Ward Wilfrid Philip, 35, 203
Washington George, 42
Watson Nick J., 32

Weber Max, 178, 179

Weil Patrick, 77, 89-90

Weil Simone, 244

Weir Stuart, 32

Wellesley Arthur, 205

Wetter Gustav, 282

Wightman Fox Richard, 261
Williams Chris, 113

Wirenius John F., 205
Wiseman Nicholas, 10, 19, 203-222
Wollstonecraft Mary, 114, 266-267
Wright David Gordon, 28

Yon Jean-Claude, 240

Zachar’ina Natal’ja, 283
Zangheri Renato, 128
Zanon Nicolo, 181
Zazzeri Angelica, 147, 148
Zenatello Giovanni, 234
Zerbi Paolo, 40



LEVIATHAN & BEHEMOTH
1] buon uso degli spettri

Collana della SIST

Societa Internazionale
di Studi sulla Statualita

Studi

1.

Francesco D1 DoNato, 9871. Statualita Civilta Liberta. Scritti di storia co-
stituzionale, prefazione di Francesco Paolo Casavola, 2021

. FrRaNcoO1S LECOUTRE, I fondament: dell’ ordine. Teoria e politica del

diritto e dello Stato nella controversia tra Kelsen e Voegelin (1924-
1964), prefazione di Francesco Di Donato, 2025

. G1userpE RicupPERrATI, Crvilizzazione globale. Macrostorie e storict ita-

liani del Novecento, 2025

WiLLiaM FARR CHURCH, I/ pensiero costituzionale nella Francia del
Cinquecento. Uno studio sull’ evoluzione delle idee, a cura e con sag-
gio introduttivo di Francesco Di Donato, 2025 (in preparazione)

. ROBERT ROSWELL PALMER, I/ progresso della civilta umana. I educazio-

ne nella Rivoluzione francese, a cura di Alessandro Isoni, prefazione
di Sonia Scognamiglio, 2025 (in preparazione)

SONIA SCOGNAMIGLIO, Educare alla civilitas. Pedagogia politica Socialita
istituzionale Cultura democratica. Studi dal Medioevo ai giorni nostri,
2025 (in preparazione)

FrEDERIC WILLIAM MAITLAND, Storia costituzionale dell’Inghilterra, a
cura e con un saggio introduttivo di Giovanni Giorgini e Alina Scu-
deri, 2025 (in preparazione)

Saggi

1.

ORTENSIO ZECCHINO, I/ perenne conflitto tra i ‘signori’ del diritto, 2020



2.

SONIA SCOGNAMIGLIO, La metamorfosi di Egidio Colonna in Gilles de Rome.
Origini lontane della democrazia giuridica e della tivannia giudiziaria, 2025
(in preparazione)

Frangors FURET, MICHEL TROPER, Sull'uso dei concetti giuridici in storia, a
cura e con saggi di Manuela Albertone e Francesco Di Donato, 2026 (in
preparazione)

Agora

1.

Ziz
1.

CrLAUDIA GIURINTANO (a cura di), Nzlde lotti. Declinazioni di un’esperienza
politica e istituzionale, 2021

CrAUDIA GIURINTANO, FRANCESCA RUSsO (a cura di), Aspetti e questioni mul-
tidisciplinari della democrazia paritaria: lo spazio pubblico e privato dall’an-
tichita ai nostri giorni, 2023

FrancEsco D1 DONATO, SONIA SCOGNAMIGLIO (a cura di), L'architettura del-
la democrazia. Natura e problemi della rappresentanza politica. Studi in ono-
re di Manuela Albertone, 2025 (in preparazione)

G10vAaNNI GIORGINI, FRANCESCA RuUsso (a cura di), Educare alla democrazia.
L. Machiavelli e I'educazione democratica, 2025 (in preparazione)

CLaUDIA GIURINTANO (a cura di), Educare alla democrazia. 11. Democrazia

e “incivilimento”: figure e questioni del dibattito politico e istituzionale tra
XIX e XXI secolo, 2025

MANUELA ALBERTONE, FRANCESCO D1 DoNATO (a cura di), Educare alla de-
mocrazia. 111. La Rivoluzione francese e 'educazione alla democrazia, 2025
(in preparazione)

Francesco D1 DoNATO, SONIA SCOGNAMIGLIO (a cura di), Educare alla de-
mocrazia. IN. I precursori del pensiero democratico. Illuminismo meridionale,
Rivoluzione ed educazione civile, 2025 (in preparazione)

SarA Lact, FLavio SivestriNI, FrRaNcEsco D1 DoNato (a cura di), From
Kant to Kelsen. Democracy Education Peace, 2025 (in preparazione)

Frirz HARTUNG, L'Etat c’est moi! Leggenda e destino di un falso storico, a
cura di Carlo Pontorieri, premessa di Francesco Di Donato, 2025






Finito di stampare nel mese di aprile 2025
dalla Grafica elettronica - Napoli



Il volume — che raccoglie i contributi di Roderick Strange, Rino La Delfa,
Markus Krienke, Jean-Yves Frétigné, Esteban Anchustegui Igartua, Fede-
rica Falchi, Elena G. Faraci, Laura Fournier Finocchiaro, Juan José Gomez
Gutiérrez, Salvatore Muscolino, Claudia Giurintano, Mauro Buscemi,
Martin Finet, Laura Mitarotondo, Leonardo Angeletti, Giuseppe Astuto e
Fernando Ciaramitaro — e il risultato di un dialogo avviato in occasione del
Convegno internazionale organizzato dall’'unita di ricerca dell’Universita
di Palermo il 24 e 25 ottobre 2024 nell’ambito del PRIN 2022 £Educare alla
democrazia. Indagini storiche sulla crisi della rappresentanza politica e sull evo-
luzione delle pratiche di partecipazione nelle societa moderne e contemporanee.
Se l'incivilimento, come civilisation, ha subito trasformazioni semantiche
che queste pagine cercano di vagliare, almeno limitatamente all’arco tem-
porale prescelto (XIX-XXI secolo) e alle questioni affrontate, i saggi qui
proposti consentono di cogliere quell’idem sentire tra le differenti decli-
nazioni e interpretazioni che sottendono alla diade democrazia e incivi-
limento. Senza alcuna pretesa di presentare conclusioni generali o com-
plete, utilizzando metodologie e competenze storiche, filosofico-teoretiche
e filosofico-politiche, le autrici e gli autori di questo volume collettaneo
intendono sollecitare ulteriori piste di ricerca, offrire nuove elaborazioni
nella consapevolezza che il cammino da percorrere ¢ ancora lungo, piu che
mai nella complessita del nostro tempo, dinanzi a sfide e minacce che invi-
tano uomini e donne di buona volonta a non dimenticare I’'ammonimento
della lezione vichiana della possibilita di regredire in una rinnovata bar-
barie o, come ci rammenta Cvetan Todorov, una barbarie che si definisce
nell’indifferenza ed estraneita al concetto di “umanita”.

Claudia Giurintano insegna Storia del pensiero politico presso il Dipartimento di
Scienze politiche e delle relazioni internazionali dell’Universita di Palermo. Tra le
sue monografie: Riformismo e liberalismo in Augustin Cochin (Firenze 2007); La “Res
Publica’ di Francesco Luigi Ferrari (Firenze 2009); Augustin Cochin e il Correspondant
(Kirenze 2012), Labolizione della schiaviti nelle colonie francesi. Il rapporto della Com-
missione Broglie 1840-1843 (Milano 2016); La redazione del “Domani d’ltalia” 1922-
1924. Valori cristiani e difesa delle liberta democratiche (Milano 2023). Per i nostri tipi,
nella collana Agora, ha curato Nilde lotti. Declinazioni di un’esperienza politica e
istituzionale (2021) e con Francesca Russo, Aspetti e questioni multidisciplinari della
democrazia paritaria: lo spazio pubblico e privato dall’antichita ai giorni nostri (2023).

ISBN 979-12-235-0254-9

97791223 " 502549



