
 

Storia e Politica, XII n. 3, 2020, pp. 400-415 

CARMELO CALABRÒ 
 

TRA LIBERALISMO E SOCIALISMO  
APPUNTI SU CARLO ROSSELLI  

E IL PENSIERO POLITICO INGLESE 
 
1. Carlo Rosselli e l’Inghilterra. Una liaison più volte segna-

lata dagli interpreti, a conferma della traiettoria culturale pe-
culiare seguita dall’autore di Socialismo liberale, distinta dalla 
rotta filosofica egemone nell’Italia tra le due guerre1.  

Più che un meditato ancoraggio filosofico, il «sano empiri-
smo all’inglese» rivendicato fin dagli anni giovanili è una for-
mula polemica, che rivela l’insofferenza di Rosselli per le asfit-
tiche logomachie dottrinali interne al socialismo italiano in 
profonda crisi e, al contempo, la ricerca di uno sbocco al desi-
derio d’azione all’insegna della concretezza (Rosselli 1923: 88).     

Durante la maturazione degli anni ’20, i rimandi al modello 
britannico sono costanti, con apprezzamenti tanto nei con-
fronti del sistema politico, quanto per la natura del dibattito 
teorico e del confronto intellettuale. E lo stesso può dirsi di 
Socialismo liberale, che costituisce un tentativo di proporre 
l’incontro tra liberalismo e socialismo affine alla cultura 
d’oltremanica2.  

Sebbene scritto nelle difficili condizioni del confino, Sociali-
smo liberale è l’unica opera di Carlo Rosselli con ambizioni di 
sistematicità3. Il volume è diviso in due parti, di quattro capi-
toli ciascuna. La prima parte contiene una critica del marxi-
smo e del cosiddetto revisionismo marxista. Nei quattro capi-

 
1 Giuseppe Bedeschi ha rilevato come la cultura di Rosselli fosse «assai 
diversa da quella prevalentemente umanistica, filosofica o letteraria, di un 
Gramsci o di un Gobetti: una cultura che gli permetteva di avere un contatto 
reale con gli svolgimenti del mondo capitalistico più sviluppato» (2002: 295). 
2 Si vedano i capitoli II e III dell’ormai classico studio di Salvo Mastellone 
(1999: 21-55), il quale traccia un lungo filo conduttore che lega Rosselli alla 
cultura politica inglese, dall’adolescenza alla maturità. Di recente, si deve a 
Nicola Del Corno una minuziosa e partecipe ricostruzione del legame biografi-
co e intellettuale tra Rosselli e l’Inghilterra (2017: 43-66). 
3 Com’è noto, il libro viene pubblicato per la prima volta in Francia: 
Socialisme libéral, traduit de l’Italien par S. Priacel, Librairie Valois, Paris, 
1930. 



Carmelo Calabrò 

 

 401 

toli finali Rosselli tenta di dare un contenuto dottrinale alla 
formula del socialismo liberale, formula che dovrebbe servire 
da base per una nuova azione socialista.  

Per Rosselli, liberalismo e socialismo non s’incontrano per 
giustapposizione, né sono ideologie da sottoporre a composi-
zione sincretica. Non si tratta neanche di ricondurre a sintesi 
le idee di libertà ed eguaglianza intese filosoficamente; il So-
cialismo liberale richiama piuttosto un nesso di successione: 
l’ipotesi del socialismo come movimento che raccoglie, dispie-
ga e tende a realizzare princìpi originariamente intrinseci al 
pensiero liberale (cfr. Bobbio 1997a: XLII-XLIV).  

La posizione di Rosselli concernente il concetto di libertà è 
in un certo senso ibrida. Egli esprime, per un verso, una sen-
sibilità più o meno consapevolmente idealistica. La libertà è 
intesa come fine metastorico e perenne dell’uomo, derivante 
da una idea «innata che giace, più o meno sepolta dalle incro-
stazioni dei secoli, al fondo di ogni essere umano» (Rosselli 
1997: 82). Per un altro verso, l’intangibilità del cuore trascen-
dentale della libertà non ne assicura la salvaguardia e tanto 
meno il concreto dispiegarsi nella storia e nella vita degli indi-
vidui. La libertà, sotto questo profilo, è una condizione da 
conquistare e coltivare, poiché non «si nasce, ma si diventa li-
beri. E ci si conserva liberi solo mantenendo attiva e vigile la 
coscienza della propria autonomia e costantemente esercitan-
do le proprie libertà» (ivi: 89). La storia è vista, quindi, come 
un processo agonistico, progressivo ma non necessariamente 
ineluttabile, costellato da tappe significative, che vanno dalla 
Riforma alla Rivoluzione francese, con conseguente conquista 
delle libertà religiose, civili, politiche. In questa prospettiva,  

 
il socialismo non è che lo sviluppo logico, sino alle sue estreme 

conseguenze, del principio di libertà. Il socialismo, inteso nel suo si-
gnificato più sostanziale e giudicato dai risultati – movimento cioè di 
concreta emancipazione del proletariato – è liberalismo in azione, è 
libertà che si fa per la povera gente (ivi: 90)4.  

 
Siamo dunque in presenza di un liberalismo che non con-

divide con il classical liberalism l’idea che la libertà sia un da-

 
4 Cfr. Bagnoli (2002: 50-71). 



Appunti su Carlo Rosselli e il pensiero politico inglese 
 
 

402 

to assoluto, indistinguibile dall’individuo e bisognoso di una 
difesa negativa. La libertà è considerata, piuttosto, come 
un’istanza che si sviluppa dinamicamente, equivale alla ricer-
ca di autonomia sia materiale che spirituale, e si oppone alle 
diverse forme storiche assunte dal privilegio. In questa chiave, 
il socialismo può raccogliere il testimone del liberalismo e pro-
seguirne l’opera con l’impegno per la conquista della libertà 
nel campo sociale ed economico (cfr. Bobbio 1997b: VII). Il fi-
ne non è la libertà economica che corrisponde alla sacralità 
intangibile del diritto di proprietà, ma la condivisione di con-
dizioni dignitose di vita e a un’equa ripartizione delle opportu-
nità, presupposto per l’effettivo godimento dei diritti civili e 
politici5.  

 
2. La tesi che pone conquiste liberali e acquisizioni sociali 

su un piano di complementarietà e accordo reciproco avvicina 
Rosselli ai sostenitori del cosiddetto liberalismo sociale. Nella 
sua Storia del liberalismo europeo, Guido De Ruggiero aveva 
indicato nella Dichiarazione dei diritti la fondazione dell’idea 
moderna della libertà «che contrasta col formalismo giuridico 
[…] in quanto mira, più che alla forma, alla sostanza stessa 
dei diritti». Rivoluzione liberale, rivoluzione democratica e rivo-
luzione sociale rappresentano, sostiene De Ruggiero6, 
«l’espansione progressiva di un medesimo spirito […] spinto 
fino all’esasperazione del socialismo; esse pertanto rientrano 
tutte egualmente nella storia della mentalità liberale» (De 
Ruggiero 1980: 71). Alla declinazione del linguaggio dei diritti 
secondo una logica di implicazione e non di distinzione, rinvia 
l’accento posto da Rosselli sull’importanza delle condizioni 
materiali di esistenza e sul concetto per cui la «la libertà non 
accompagnata e sorretta da un minimo di autonomia econo-
mica, dalla emancipazione dal morso dei bisogni essenziali, 

 
5 Per Nadia Urbinati, «Rosselli è consapevole che il liberalismo ha solo avviato 
questo processo – infatti, la condizione di ineguaglianza, ancora comune alla 
maggioranza, trasforma la libertà goduta dalla minoranza in un privilegio» 
(1994: XXXIX).  
6 Sul pensiero politico di Guido De Ruggiero, cfr. Cicalese (2006) 



Carmelo Calabrò 

 

 403 

non esiste per l’individuo, è un mero fantasma» (Rosselli 1997: 
91)7.  

Il tema della possibile apertura a obiettivi di giustizia socia-
le emerge in campo liberale fin dalla seconda metà del XIX se-
colo. In particolare, la cultura politica inglese esprime rifles-
sioni rilevanti nel campo della conciliazione empirica tra le ra-
gioni della tradizione whig e quelle del lavoro, consolidate at-
traverso la crescita costante delle organizzazioni sindacali, da 
cui scaturirà la nascita del Labour Party8.  

Dal punto di vista filosofico, l’incontro tra liberalismo e so-
cialismo è reso più semplice dalla sostanziale refrattarietà del 
mondo anglosassone all’influenza marxista9 (cfr. Bobbio 
1997c: 151-155). A partire da John Stuart Mill, assume in-
fluenza una concezione che attribuisce alla libertà una di-
mensione sociale oltre che individuale. Nell’utilitarismo rifor-
mato di Mill, la libertà non è ridotta a licenza di poter agire 
senza interferenze per soddisfare esigenze egoistiche10. Il fine 
non è il soggetto singolo in senso astratto. L’individuo è stori-
camente e concretamente collocato in una rete relazionale che 

 
7 Cfr. Sbarberi (1999: 61, 72-73) e Costa (2001: 380).  
8 È proprio all’esempio laburista che Rosselli guarda a metà degli anni ’20. 
Impressionato dalla vittoria elettorale che conduce nel 1924 alla formazione 
del primo governo Labour, sull’onda di un entusiasmo non esente da 
ingenuità, egli tesse l’elogio del partito guidato da MacDonald. Un partito in 
cui, sostiene Rosselli, vige un «largo spirito liberale, una così ampia 
autonomia, una così larga libertà di movimento e di critica», e che allo stesso 
tempo è in grado di condurre con pragmatismo la lotta «contro il regime 
capitalistico che produce i mali e le ingiustizie a tutti note», cercando 
appoggio in tutte «le classi, in tutte le categorie della popolazione, qualunque 
sia la loro condizione, purché concordi grosso modo nei fini e nei metodi» 
(Rosselli 1924: 146-147). 
9 In quest’ottica Franco Sbarberi ha affermato che Rosselli non può sentirsi 
attratto dalle «categorie analitiche del Capitale, bensì, pragmaticamente, 
dall’esperienza cooperativistica e mutualistica di un movimento politico come 
il Labour Party, aperto ai contributi ideologici più differenziati e capace di 
affrontare i problemi della giustizia sociale senza remore di principio» 
(Sbarberi 1999: 63).  
10 È noto che Mill ricondusse il suo travagliato distacco dalla dottrina del 
padre James e di Bentham all’incapacità di questi ultimi di riconoscere che 
«l’uomo…è un essere capace di perseguire la perfezione spirituale come fine; 
di desiderare la conformità della propria personalità al proprio standard di 
eccellenza in modo fine a se stesso» (Leavis 1980: 66) e (Robson 1989: 111-
144). 



Appunti su Carlo Rosselli e il pensiero politico inglese 
 
 

404 

dovrebbe assumere valenza strumentale alla crescita e allo 
sviluppo di ciascun membro della società, tanto in senso ma-
teriale quanto, e soprattutto, sotto il profilo morale. La «capa-
cità di nutrire i sentimenti più nobili», sostiene Mill, è «una 
pianta molto tenera, che muore facilmente, uccisa non soltan-
to da influenze ostili ma anche solo da mancanza di sosten-
tamento»; e nella «maggioranza dei giovani muore rapidamente 
se le occupazioni cui li assegna la loro posizione nella vita, e 
l’ambiente sociale in cui quella posizione li ha inseriti, non 
sono favorevoli a mantenere in esercizio le capacità più eleva-
te» (Mill 2016: 246; 1976: 9-10). Il progresso non è un valore 
misurabile quantitativamente in termini di ricchezza, ma è 
correlato al continuo allargamento delle opportunità di svi-
luppo. Nella filosofia sociale di Mill «la condizione migliore per 
la natura umana è quella per cui, mentre nessuno è povero, 
nessuno desidera diventare più ricco, né deve temere di essere 
respinto indietro dagli sforzi compiuti dagli altri per avanzare» 
(Mill 1983: 1000; 1987: 748-749). 

Sempre nella Storia del liberalismo europeo, De Ruggiero 
traccia una linea che parte da Mill e giunge a Leonard Trelaw-
ny Hobhouse, passando per Thomas Hill Green. Nonostante le 
differenti epistemologie su cui questi autori fondano le rispet-
tive concezioni etico-politiche11, a unirli, secondo De Ruggiero, 
sarebbe il comune riconoscersi in un concetto di libertà incen-
trato «sull’idea della crescenza e dello sviluppo»12.  In partico-
lare, è nelle posizioni di Hobhouse13, esponente di spicco del 
New Liberalism (cfr. Urbinati 1994: 219-231), che De Ruggiero 
scorge possibili punti di convergenza tra liberalismo e sociali-
smo14.   

 
11 Sul confronto tra l’idealismo di Green e l’utilitarismo riformato di Mill, si 
veda Palazzolo (1983: 58-64). 
12 De Ruggiero sostiene che, nell’elaborazione di Hobhouse, il liberalismo si 
presenta come «la credenza che la società possa essere costruita su un potere 
auto-direttivo della personalità» e che la libertà diviene «non tanto un diritto 
dell’individuo quanto una necessità sociale» (De Ruggiero 1980: 151).  
13 Hobhouse lottò per un'alleanza progressista tra liberalismo e Labour, 
mostrando come «la differenza tra un liberalismo vero, coerente e ispirato dal 
bene pubblico e un collettivismo razionale dovrebbe, con un genuino sforzo di 
comprensione reciproca, scomparire» (Hobhouse 1972: 237). 
14 A proposito delle tesi di Hobhouse, De Ruggiero scrive: «Si dirà che questo 
non è liberalismo ma socialismo. Però, socialismo significa più cose, ed è 



Carmelo Calabrò 

 

 405 

 
3. Rosselli conosce e apprezza l’opera di Hobhouse, il cui sag-
gio politico più influente, Liberalism, del 1911, era noto tra gli 
studiosi italiani (cfr. De Sanctis 2014: 46). 

Liberalism ruota intorno all’idea di congiunzione tra libertà 
e coscienza del bene comune, la cui traduzione pratica implica 
la rivendicazione di un universale diritto-dovere di self-
development. Per Hobhouse, infatti, il «bene comune include 
ogni individuo, è fondato sulla personalità, e rivendica il mas-
simo spazio per lo sviluppo della personalità di ciascun mem-
bro della comunità» (Hobhouse 1911: 130; 1995: 136)15. Ne 
discende che la libertà corrisponde a un concetto di relazione, 
e dovrebbe realizzarsi non in conflitto ma in accordo con 
l’interesse collettivo16. L’affinità con il socialismo di Rosselli 
consiste in un punto d’incontro sul modo di concepire 
l’individuo, le cui prerogative non sono salvaguardate secondo 
la logica del non impedimento, bensì promosse tramite 
l’arricchimento della capacità di autodeterminazione. A sua 
volta, l’idea di eguaglianza è sottratta all’identificazione con 
l’intervento meccanico che limita la libertà e livella i soggetti. 
L’eguaglianza diviene semmai sinonimo di ampliamento e 
condivisione della libertà, a partire dal rafforzamento dello 
statuto di cittadinanza, che si persegue riempiendo di valenza 
sostanziale il corredo dei diritti, a partire da quelli alla «auto-
nomia e alla intelligenza» (Rosselli 1997: 70). In modo simile si 
era espresso De Ruggiero nella convinzione che «il liberalismo, 
in quanto universale e diffusa coscienza storica, implica, in-
sieme col sentimento della libertà, l’idea di uguaglianza» (De 
Ruggiero 1980: 51).  

Come già accennato, il socialismo liberale trova conferma 
di validità configurando la storia della libertà come storia di 
opposizione al privilegio. Rosselli riconosce nella borghesia 

 
possibile che vi sia un socialismo liberale come ve ne è uno illiberale» (De 
Ruggiero 1980: 152). 
15 Nell’Introduzione all’edizione italiana, Franco Sbarberi sottolinea la 
convergenza ideale tra Hobhouse e Rosselli (Hobhouse 1995: 13). 
16 Hobhouse, ha sostenuto Richard Bellamy, condivide con Mill e Thomas Hill 
Green una visione della «società come associazione cooperativa per la 
conquista dell’auto-realizzazione tramite il perseguimento del bene comune» 
(Bellamy 1992: 50).  



Appunti su Carlo Rosselli e il pensiero politico inglese 
 
 

406 

l’agente del progresso liberale nella «lotta contro il dogmatismo 
della Chiesa e l’assolutismo dei re, contro i privilegi dei nobili 
e i privilegi del clero, il mondo morto di una produzione im-
mobile e coatta» (Rosselli 1997: 92). Questa funzione tuttavia 
si è andata esaurendo col consolidarsi di un nuovo sistema di 
potere che comprime le aspettative di un’enorme massa di in-
dividui – il quarto stato – e ne impedisce lo sviluppo economi-
co e morale. Con la cristallizzazione dei rapporti economici nel 
mondo capitalistico-borghese, il liberalismo è stato imprigio-
nato «entro lo schema transeunte di un sistema sociale» (ivi: 
93). Si è così determinata una sconfessione dello spirito libe-
rale, che è per definizione «storicista e relativista, vede nella 
storia un continuo fluire, un eterno divenire e superamento» 
(ibidem). Nell’analisi di Rosselli riecheggiano di nuovo le argo-
mentazioni di De Ruggiero, che aveva rimarcato il paradosso 
di un ricorrente scambio delle parti:  

 
si riproduce, a poco a poco, tra proletari e borghesi, la stessa antitesi 
che s’era già prodotta tra i borghesi e gli aristocratici: sotto le insegne 
di un universale liberalismo, la borghesia dissimula un privilegio 
analogo a quello che l’aristocrazia ostentava; quindi la lotta dei prole-
tari per smantellare il nuovo privilegio, nella sua apparenza anti-
liberale, tenderà in realtà a porre in essere un più largo liberalismo 
(De Ruggiero 1980: 48).  

 
L’urgenza di correggere le conseguenze distorsive di un si-

stema economico che produceva privilegi per pochi e creava 
disuguaglianza di opportunità e impedimento all’autosviluppo 
per i più, era presente nella letteratura del liberalismo sociale. 
Mill aveva criticato i risultati prodotti dall’economia di merca-
to così come si era storicamente sviluppata, con una distribu-
zione dei frutti del lavoro in proporzione sostanzialmente in-
versa al lavoro stesso, vale a dire destinando «le quote maggio-
ri a favore di quelli che non hanno mai lavorato del tutto» (Mill 
1983: 344)17. Egli, pertanto, aveva visto favorevolmente la 

 
17 Lo stesso concetto è ribadito da Mill a distanza di diversi anni, nelle 
considerazioni sul socialismo pubblicate postume nel 1879 a cura di Helen 
Taylor sulla «Fortnightly Review». Qui Mill scrive: «La ricompensa, invece di 
essere proporzionata al lavoro e all'astinenza dell'individuo, è quasi in 
rapporto inverso rispetto ad essa: chi riceve di meno, lavora e si astiene di 



Carmelo Calabrò 

 

 407 

spinta all’emancipazione delle classi subalterne, condizione 
per l’indipendenza non solo economica, ma soprattutto morale 
e di giudizio. Dalle lotte sindacali potevano derivare sviluppi 
da considerare con fiducia. C’era da attendersi in primo luogo 
«che le classi lavoratrici diverranno anche meno disposte di 
quanto siano attualmente a lasciarsi guidare e governare […] 
ed esse avocheranno a sé il diritto di governare la propria 
condotta o condizione» (Mill 1983: 1011). Mill individuava un 
rapporto di proporzionalità diretta tra la vocazione sociale e 
l’innalzamento morale degli uomini: giustizia ed eguaglianza si 
realizzano attraverso «l’associazione, e non l’isolamento degli 
interessi» (ivi: 1015). Non va però dimenticata la riserva critica 
che negli scritti milliani è rivolta alla dimensione sociale, che 
produce effetti positivi solo nella misura in cui è funzionale 
all’esaltazione delle individualità e non diviene fonte di appiat-
timento e omologazione. Da qui i rischi insiti nel prefigurarsi 
di un socialismo accentratore, che rimandano proprio 
all’interrogativo se in tale sistema  

 
l’individualità del carattere potrebbe ancora avere uno spazio; se la 
pubblica opinione non diventerebbe un gioco tirannico; se l’assoluta 
dipendenza di ciascuno da tutti, e la sorveglianza di tutti su ciascu-
no, non finirebbe per ridurre tutti gli uomini ad una tetra uniformità 
di pensieri, di sentimenti e di azioni (ivi: 347).   

 
Rosselli non sembra sottovalutare le ragioni dello scettici-

smo contenuto nella domanda retorica di Mill. Se è innegabile 
che la tensione al riscatto delle classi più deboli ha in sé un 
significato di libertà, affinché l’affrancamento non vada incon-
tro a un’eterogenesi dei fini, occorre che il socialismo, come 
dottrina e come movimento politico e sindacale, interiorizzi 
culturalmente princìpi e valori liberali. Rosselli non ha dubbi 
che, nella prassi, la socialdemocrazia europea «si muova verso 
una forma di rinnovato liberalismo, che riassorbe in sé i moti-
vi di movimenti apparentemente opposti (illuminismo borghe-
se e socialismo proletario)» (Rosselli 1997: 88). Gli obiettivi 

 
più». E poco più avanti: «L'idea stessa di giustizia distributiva, o di qualsiasi 
proporzionalità tra successo e merito, è allo stato attuale della società così 
manifestamente chimerica da essere relegata alle regioni del romanticismo» 
(Mill 1879: 30-31). 



Appunti su Carlo Rosselli e il pensiero politico inglese 
 
 

408 

concreti dell’azione politica sono la conquista e la difesa dei 
diritti civili e politici, e il perseguimento di un maggior benes-
sere economico. Proprio da questa esperienza pratica, il socia-
lismo deve prendere le mosse per un adeguamento dei princìpi 
teorici. Mettere al centro l’uomo, appunto: ciò che significa 
concepire la società come «un aggregato di individualità […] 
mezzo a fine […] strumento al servizio degli uomini, e non di 
entità metafisiche, siano esse la Patria, o il Comunismo» (ivi: 
83). Il finalismo messianico e l’ideale della società perfetta do-
vrebbero dunque venire meno, anche se si potrebbe obiettare 
che il fine della «umanità» evocato da Rosselli è esso stesso un 
concetto metafisico. 

Ad ogni modo, da una parte la tradizione socialdemocratica 
è parzialmente apprezzata, a condizione che non sbocchi in 
una prospettiva statica e organicistica e che riesca ad acco-
gliere l’idea dello sviluppo individuale come perno di un pro-
cesso aperto, progressivo, indefinito18. Dall’altra parte, la sbri-
gativa liquidazione del «Comunismo» rivela il disinteresse per 
le esperienze teoriche più originali del marxismo coevo in Ita-
lia, a partire dalla riflessione gramsciana. Questa posizione si 
spiega con il rifiuto di qualsiasi ancoraggio “teologico”: il so-
cialismo non è un sistema autosufficiente; è l’opportunità di 
molteplici condizioni di sviluppo.  

Alla ripulsa per le concezioni olistiche corrisponde la rile-
vanza strategica del principio di autonomia, che da religiosa, 
civile e politica, deve divenire anche economica. E 
l’autonomia, a sua volta, trova sostanza mediante la parteci-
pazione. Le rivendicazioni per il controllo operaio, le richieste 
di coinvolgimento nella direzione della produzione, sono in-
nanzitutto lotte di «dignità e responsabilità» (Rosselli 1997: 
91). La partecipazione attiva accresce le capacità individuali 
ed è la premessa indispensabile per la realizzazione del lavora-
tore «non solo come cittadino ma anche come produttore» (ivi: 
108)19.  

 
18 Da un punto di vista teorico, liberalismo e socialismo possono incontrarsi 
solo se il primo viene considerato come teoria liberale dei diritti civili e non 
come teoria liberista, e il secondo come teoria socialista dei diritti sociali e 
non come solidarismo olistico (cfr. Bovero 1994: 303-320). 
19 Cfr. Sylos Labini (1989: 169-70). 



Carmelo Calabrò 

 

 409 

 
4. Liberalismo sociale e socialismo liberale convergono per 
quanto riguarda l’aspirazione ideale di conciliare libertà e giu-
stizia; differiscono in parte rispetto ai metodi e ai giudizi di 
natura socio-economica. Il liberalismo apre alla questione so-
ciale allorché concepisce la proprietà non più come diritto 
soggettivo, bensì funzionale all’interesse generale, poiché, co-
me scriveva Mill, «nello stato sociale, in qualunque stato cioè 
che non sia di totale isolamento, ogni atto che disponga delle 
cose prodotte non può che aver luogo con il consenso della 
società, o meglio di coloro che dispongono della forza produt-
tiva della società stessa» (Mill 1983: 334). In Hobhouse, il con-
cetto di proprietà funzionale poggia sulla distinzione teorica, 
più morale che economica, tra «property for use» e «property 
for power». La proprietà d’uso riguarda «il controllo di cose, 
che dà libertà e sicurezza»; la proprietà di potere «il controllo 
di persone attraverso le cose, che dà potere al padrone» 
(Hobhouse 1966: 89). Il capitalismo tende a creare una divari-
cazione tra una grande maggioranza, per la quale si riduce la 
«property for use» che è legata alla possibilità di godere dei 
frutti del proprio lavoro, di cui tutti dovrebbero beneficiare; e 
una minoranza, nelle cui mani si concentra «l’accumulazione 
di una vasta massa di “proprietà di potere”» (ivi: 98), non ge-
nerata da una attività produttiva. Per Hobhouse, l’interesse 
sociale coincide con il diritto dell’uomo in primo luogo a una 
«opportunità di lavoro, in secondo luogo ai frutti del suo lavo-
ro, e infine a ciò che può usare di questi frutti» (ivi: 102). 
L’interesse sociale confligge invece con metodi di accumula-
zione «che concentrano la ricchezza nelle mani di pochi» (ivi: 
103) e determinano un illegittimo potere di controllo sugli al-
tri. L’obiettivo è dunque contrastare il privilegio tramite inter-
venti che consentano l’ampliamento dell’accesso ai benefici 
economici e al welfare, garantendo un’azione distributiva tesa 
a favorire condizioni dignitose di vita per tutti i cittadini (cfr. 
Freeden 1978: 195-244). Al contempo, i diritti sociali costitui-
scono i mezzi affinché ciascuno possa svolgere il proprio com-



Appunti su Carlo Rosselli e il pensiero politico inglese 
 
 

410 

pito al servizio della società, e sono pertanto concepiti come il 
corrispettivo di un esigente codice dei doveri20.  

Il socialismo liberale guarda con maggiore attenzione al la-
to della produzione, come luogo di una libertà più completa e 
concreta. Rosselli individua nella partecipazione libera e vo-
lontaria alle varie unità associative, di cui si compone la con-
vivenza, la condizione più utile per sostenere il radicamento di 
un socialismo democratico. È il socialismo “dal basso”, l’unico 
in grado di conciliare maggior giustizia sociale e difesa della 
libertà, evitando le degenerazioni gerarchiche che si annidano 
nei modelli collettivisti. C’è una vocazione antitotalitaria che 
induce a indicare i pericoli del socialismo statalistico, accen-
tratore, che fa dello «Stato l’amministratore, il gerente univer-
sale, il controllore dei diritti e delle libertà universali»21. E af-
fiora la percezione che, a prescindere dalle differenti destina-
zioni proprietarie, capitalismo fordista e capitalismo di stato si 
somigliano sia nel modo di intendere la gestione dell’impresa, 
sia sotto il profilo dello status riconosciuto al lavoro. Al con-
fronto, il socialismo, così come lo concepisce Rosselli, dovreb-
be preservare l’autonomia morale e intellettuale del lavoratore 

 
20 Hobhouse ricorre a giudizi impietosi nei confronti di chi si rende colpevole 
di «idleness», un male morale che «dovrebbe essere considerata come una 
peste sociale, da contrastare alla stregua di un crimine» (1912: 37). Con 
cruda severità, Hobhouse ritiene che, «l’individuo che ha l’opportunità di 
avere un lavoro retribuito adeguatamente riesce a guadagnarsi da vivere, e 
quindi ha il diritto e il dovere di sfruttare al meglio questa opportunità; se 
fallisce quindi è giusto che venga trattato da povero, o anche, nei casi estremi, 
da criminale» (1995: 163-164). Su questo aspetto cfr. Collini (1979: 138-139). 
21 Chiaro il riferimento a quello che verrà definito come il modello del 
socialismo reale, caratterizzato dai pericoli della «elefantiasi burocratica, della 
invadenza statale, della dittatura dell’incompetenza, dello schiacciamento 
d’ogni autonomia e libertà individuale» (Rosselli 1997: 98-99). In Liberalism, 
Hobhouse così si esprimeva: «se dunque esiste veramente un socialismo 
liberale […] esso deve chiaramente soddisfare due condizioni. In primo luogo, 
deve essere democratico: deve venire dal basso, non dall’alto, o meglio, deve 
scaturire dagli sforzi della società di garantire una giustizia più completa e 
una migliore organizzazione della solidarietà reciproca. Deve coinvolgere 
l’impegno della massa e corrispondere ai suoi desideri profondi, e non a quelli 
di pochi esseri superiori. In secondo luogo, e per questa stessa ragione, deve 
fare i conti con l’individuo. Deve dare all’uomo carta bianca nella sua vita 
personale, per lui così importante; deve essere fondato sulla libertà, ed 
adoperarsi per lo sviluppo e non per la soppressione della personalità» 
(Hobhouse 1995: 169-70). 



Carmelo Calabrò 

 

 411 

contro «la spaventosa uniformità e la disciplina livellatrice di 
una produzione standardizzata» (Rosselli 1997: 70).  

In Socialismo liberale non è delineato un modello specifico 
di organizzazione della produzione. Emerge un approccio spe-
rimentale, che tenga presente la complessità del mondo eco-
nomico, e soprattutto eviti di ricondurre a un unico regime le 
diverse realtà produttive. Nel rispetto di un principio plurali-
stico, la preferenza è sicuramente accordata a forme di con-
duzione diversificate, «forme municipali, cooperative, gildiste» 
(ivi: 99), senza dimenticare le piccole realtà produttive che, per 
intrinseche caratteristiche, sfuggono ai criteri di socializzazio-
ne integrale (piccola industria, piccola proprietà agraria, mez-
zadria, artigianato, fittanza). Riecheggia in questa prospettiva 
il favore accordato da Mill a soluzioni di stampo cooperativo o 
di «industrial partnership» (Mill 1879: 109), che dovrebbero 
favorire «la diffusione, invece della concentrazione della ric-
chezza - per favorire la suddivisione delle grandi masse, inve-
ce di sforzarsi di tenerle insieme» (Mill 1983: 353)22.   

Rosselli esprime esplicitamente l’interesse e la preferenza 
verso il socialismo inglese fin dai tempi della prima tesi di lau-
rea (cfr. Calabrò 2009: 23-26).  La sua simpatia è rivolta in 
particolare verso l’opera di Cole23, di cui apprezza l’ispirazione 
di fondo, la tensione etica, la critica allo statalismo. Meno 
convincente viene giudicato il progetto di costituzione gildista, 
complesso meccanismo di organizzazione istituzionale del si-
stema economico, secondo una prospettiva statica e armonici-
stica.  

Il socialismo federativo è quello che meglio garantisce la 
condizione di più ampia autonomia, a cui pensa Rosselli (cfr. 

 
22 Mill aggiunge che, in questa nuova prospettiva, il principio della proprietà 
individuale non avrebbe nessuna «connessione necessaria con i mali fisici e 
sociali che quasi tutti gli scrittori socialisti presumono essere inseparabili da 
esso» (1983: 353). 
23 In Storia del liberalismo europeo, anche De Ruggiero, riferendosi alle diverse 
proposte provenienti dal socialismo inglese, aveva fatto riferimento a «una 
tendenza gildista, di più spiccata fisionomia liberale, che si fonda sull’azione 
autonoma e decentrata dei sindacati» (De Ruggiero 1980: 150-151). 
Hobhouse, parlando dei socialisti britannici, ammetteva come essi ricono-
scessero che «il governo popolare non è solo una formula teorica ma una 
realtà che va difesa e ampliata lottando» (1995: 209). 



Appunti su Carlo Rosselli e il pensiero politico inglese 
 
 

412 

Urbinati 1994: 39-40). In ogni caso, nel tessuto produttivo ci 
deve essere spazio per la crescita delle capacità individuali, 
poiché la libertà non può derivare una «elargizione dall’alto. La 
libertà è conquista, autoconquista, che si conserva solo col 
continuo esercizio delle proprie facoltà, delle proprie autono-
mie» (Rosselli 1997: 100)24. Rosselli non indica un progetto 
economico strutturato organicamente; teme modelli rigidi che 
possano ingabbiare il libero sviluppo delle iniziative autono-
me. Con prudente duttilità mista a incertezza teorica, sostiene 
che  

 
solo per grandissime linee si può fissare la meta, anzi una meta, una 
tappa; che è necessario adeguarsi all’esperienza, tenendo fermi solo 
alcuni punti saldi di orientamento; perché solo dal moto, dalla espe-
rienza liberamente attuata, scaturiranno le indicazioni per il domani 
(Rosselli 1997: 98). 

 
Bibliografia 
 
BAGNOLI PAOLO, 2002, Carlo Rosselli. Il socialismo delle libertà, Firen-
ze: Polistampa. 
BEDESCHI GIUSEPPE, 2002, La fabbrica delle ideologie. Il pensiero politi-
co nell’Italia del Novecento, Roma-Bari: Laterza. 
BELLAMY RICHARD, 1992, Liberalism and Modern Society, Cambridge: 
Polity Press. 
BOBBIO NORBERTO, 1997a, Introduzione a C. Rosselli, Socialismo libe-
rale, Torino: Einaudi. 
_________________, 1997b, Attualità del socialismo liberale, in C. Ros-
selli, Socialismo liberale, Torino: Einaudi.  

 
24 Domenico Settembrini ha obiettato che questa visione del socialismo come 
autoconquista dal basso «per quanto convinta ne fosse l’adozione da parte di 
Rosselli, contrastava radicalmente con il suo elitismo» (Settembrini 1998: 59). 
In realtà, sembrerebbe che Rosselli, pur affermando l’importanza del ruolo 
ricoperto, ad esempio, dall’élite intellettuale, non abbia una concezione 
antropologicamente pessimistica della massa. Afferma anzi che «il giudizio 
pessimistico sulla massa è un giudizio pessimistico sull’uomo» (Rosselli 1997: 
121). Una lettura antielitaria di Rosselli è sostenuta da Sbarberi, il quale 
sottolinea che «la fiducia nelle capacità di elaborazione politica, di affinamento 
culturale e di autorganizzazione dei settori di base della società civile induce 
Rosselli a polemizzare vivacemente anche con le forme ricorrenti di elitismo 
politico, sia nelle versioni liberali che in quelle di estrema sinistra» (Sbarberi 
1999: 67). 



Carmelo Calabrò 

 

 413 

_________________, 1997c, Tradizione ed eredità del liberalsocialismo, 
in C. Rosselli, Socialismo liberale, Torino: Einaudi. 
BOVERO MICHELANGELO, 1994, “Liberalismo, socialismo, democrazia. 
Definizioni minime e relazioni possibili”, in I dilemmi del liberalsocia-
lismo, M. Bovero, V. Mura, F. Sbarberi (a cura di), Roma: NIS. 
CALABRÒ CARMELO, 2009, Liberalismo, democrazia, socialismo. 
L’itinerario di Carlo Rosselli, Firenze: FUO. 
CICALESE MARIA LUISA, 2006, L’impegno di un liberale. Guido De Rug-
giero tra filosofia e politica, Firenze: Le Monnier. 
COLLINI STEFAN, 1979, Liberalism & Sociology. L. T. Hobhouse and Po-
litical Argument in England 1880-1914, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press. 
COSTA PIETRO, 2001, Civitas. Storia della cittadinanza in Europa, 4. 
L’Età dei totalitarismi e delle democrazie, Roma-Bari: Laterza. 
DE RUGGIERO GUIDO, 1980, Storia del liberalismo europeo (1925), Mi-
lano: Feltrinelli.  
DE SANCTIS ALBERTO, 2014, Leonard T. Hobhouse: libero scambio e 
giustizia sociale, Firenze: Centro editoriale toscano.  
DEL CORNO NICOLA, 2017, “Una traccia di sangue inglese nelle mie ve-
ne. Carlo Rosselli e l’Inghilterra”, Rivista storica del socialismo, nuova 
serie, anno II, n.1. 
FREEDEN MICHAEL, 1978, The social Policy of the New Liberalism, IN ID., 
The New Liberalism. An Ideology of Social Reform, Oxford: Clarendon 
Press. 
HOBHOUSE LEONARD T., 1911, Liberalism, London: Williams and Nor-
gate. 
_____________________, 1912, Labour Movement, New York: Macmil-
lan. 
_____________________, 1966, The Historical Evolution of Property 
(1914), IN ID., Sociology and Philosophy, London: G. Bell and sons 
LTD 
_____________________, 1972, Democracy and reaction, P. Clarke (edit-
ed by), Brighton: Harvester Press. 
_____________________, 1995, Liberalismo, con un saggio introduttivo 
di F. Sbarberi, Firenze: Vallecchi.  
LEAVIS FRANK RAYMOND (edited by), 1980, Mill on Coleridge and Ben-
tham, Cambridge: Cambridge University Press. 
MASTELLONE SALVO, 1999, Carlo Rosselli e «la rivoluzione liberale del 
socialismo», Firenze: Olschki. 
MILL JOHN STUART, 1879, Socialism, Chicago: Belfords, Clarke & Co. 
_________________, 1976, Utilitarism, in Utilitarism, On Liberty and 
Considerations on Representative Government, H. B. Acton (edited 
by), London: J. M. Dent & Sons Ltd. 
_________________, 1983, Principi di economia politica, Torino: UTET. 



Appunti su Carlo Rosselli e il pensiero politico inglese 
 
 

414 

_________________, 1987, Principles of Political Economy, New York: 
Kelley.  
_________________, 2016, L’Utilitarismo, in La Libertà, L’Utilitarismo, 
L’Asservimento delle donne, Milano: Rizzoli. 
PALAZZOLO CLAUDIO, 1983, Idealismo e liberalismo. La filosofia pratica 
di Th Hill Green, Carrara: Sea. 
ROBSON JOHN M. (edited by), 1989, A Crisis of My Mental History. One 
Stage Onward, chapter V of Autobiography, London: Penguin.  
ROSSELLI CARLO, 1923, “La crisi intellettuale del partito socialista”, 
Critica sociale, IN ID., 1973, Opere (vol. 1), Socialismo liberale, a cura 
di John Rosselli, Torino: Einaudi. 
_______________, 1924, “Il partito del lavoro in Inghilterra”, Libertà, 
ora in appendice a S. Mastellone, 1999, Carlo Rosselli e «la rivoluzio-
ne liberale del socialismo», Perugia: Olschki, pp. 146-147. 
_______________, 1997, Socialismo liberale, Torino: Einaudi. 
SBARBERI FRANCO, 1999, L’utopia della libertà eguale, Torino: Bollati 
Boringhieri. 
SETTEMBRINI DOMENICO, 1998, “Fascisti e azionisti, carissimi amici”, 
Nuova storia contemporanea, luglio-agosto. 
SYLOS LABINI PAOLO, 1989, “Socialismo liberale: gli aspetti economici”, 
Il Ponte, settembre-ottobre.  
URBINATI NADIA, 1994, “Carlo Rosselli: la democrazia come fede co-
mune”, Il viesseux, settembre-dicembre. 
______________, 1994, Il liberalismo socialista nella tradizione inglese, 
in M. Bovero, V. Mura, F. Sbarberi (a cura di), I dilemmi del liberalso-
cialismo, Roma: La Nuova Italia Scientifica.  
______________, 1994, Introduction to C. Rosselli, Liberal Socialism, 
Princeton: Princeton University Press. 

 

 

 

 

 

 

 
 



Carmelo Calabrò 

 

 415 

 
 
Abstract 
 
TRA LIBERALISMO E SOCIALISMO. APPUNTI SU CARLO ROSSELLI 
E IL PENSIERO POLITICO INGLESE 
 
(BETWEEN LIBERALISM AND SOCIALISM. NOTES ON CARLO ROS-
SELLI AND THE BRITISH POLITICAL THOUGHT) 
 
Keywords: Liberalism, Socialism, Rosselli, Mill, Green, Hobhouse. 

This paper aims at highlighting the contact points between Carlo 
Rosselli's theoretical elaboration and the British political thought. 
Rosselli's major work, Socialismo liberale, is read here in relation to 
the reflections of British liberal authors such as Mill, Green and 
Hobhouse, in whose works the prodromes of an elaboration combin-
ing elements of liberalism and socialism can be found. 
The attempt to present some aspects of the long-standing connection 
between Rosselli and England concerns the concept of freedom, the 
criticism of the degenerations of bourgeois liberalism and the solu-
tions, although not systematic, that Rosselli provides in his work as 
an alternative to the existing political, social and economic system, 
where freedom and justice could be joined.   
                                                      
CARMELO CALABRÒ 
Università degli Studi di Pisa 
Dipartimento di Scienze politiche 
carmelo.calabro@unipi.it 
 
EISSN 2037-0520  
 


